
Literary Studies of Islamic Texts A Biannual Journal
Vol. 10, No. 1, Spring & Summer 2025, Issue 27 

The Impact of Metonymy and Metaphor on Conveying the Meanings of 

the Letters and Wisdoms of Nahj al-Balāghah
Fatemeh Ahmadi Beighash1

Zohreh Mansouri2

Abstract

Examining the various forms of figurative language used in the letters and 
aphorisms of Nahj al-Balāghah reveals the verbal and semantic beauty of Imam 
Ali’s discourse for the audience. Through the lens of rhetorical studies, the 
harmony and proportionality between Imam Ali’s speech and his audience can 
be more clearly understood. In the letters and wisdoms of Nahj al-Balāghah, 
figurative expression is predominantly realized through metaphor. One of the 
most significant findings of this library-based descriptive–analytical study is that 
the degree of literal and figurative usage of words varies according to the subject 
matter and the nature of the audience addressed by Imam Ali. Among the 
various forms of figurative expression in his discourse, metaphor—particularly 
explicit metaphor (istiʿārah taṣrīḥiyyah)—is most frequently employed. This 
type of metaphor, which is often based on sensory correspondences, is 
familiar and accessible to the audience. Through this method, the Master of 
Eloquence conveys moral, devotional, and social concepts in the most refined 
linguistic forms and in an artistic manner that evokes the emotions of listeners 
and effectively transmits his intended meanings to their minds.

Keywords: Imam Ali; Nahj al-Balāghah; Figurative language; Metaphor; 
Wisdoms; Letters.

1.   MA Graduate in Tafsir and Qur’anic Sciences, Tehran, Hazrat Abdolazim Hassani (PBUH) Higher 
Seminary Institute, Iran, (Corresponding Author) yazahra0313@yahoo.com
2.  PhD in Family Jurisprudence, Level Four, Specialized Seminary of Hazrat Abdolazim Hassani 
(PBUH), Tehran, Iran, z_mansouri42@yahoo.com



119

تأثیر شیوۀ مجاز و استعاره در تفهیم مضامینِِ نامه ها و 
حکمت های نهج البلاغه*

فاطمه احمدی بیغش1
زهره منصوری2

چکیده

 بررسی انواع مجاز در نامه ها و حکمت هایِِ به کاررفته در نهج‌البلاغه، زیبایی کلام حضرت علی

را از نظر لفظ و معنا برای مخاطب روشن می سازد. با توجه به علم بلاغت می‌توان تناسب و هماهنگی 

میان کلام آن حضرت و مخاطبان را بدست آورد. در نامه ها و حکمت های نهج‌البلاغه بیشتر از صنعت 

ادبیِِ »مجاز« در قالب استعاره استفاده شده است. از مهم ترین یافته های این پژوهش که کتابخانه‌ای و از 

نوع توصیفی - تحلیلی است، آن است که میزان استعمال مجازی و حقیقی کلمات با توجه به موضوع و 

نوع مخاطبان در نزد امام علی متفاوت بوده و در میان انواع مجاز در کلام ایشان، »استعاره« به‌ویژه 

از نوع تصریحیه کاربرد بیشتری یافته است. این نوع استعاره که در اغلب موارد با طرفین حسی همراه 

بوده، برای مخاطب مأنوس و آشناست. امیر بیان، با استفاده از این شیوه، مفاهیم اخلاقی، عبادی 

و اجتماعی مورد نظر خویش را در قالب بهترین الفاظ و به صورتی هنرمندانه بیان نموده، به گونه‌ای که 

احساسات و عواطف شنوندگان را بر می‌انگیزد و مطالب موجود در ذهن خود را به شنونده القا می کند.

واژگان کلیدی‌: حضرت علی، نهج‌البلاغه، مجاز، استعاره، حکمت، رسائل.

* تاریخ دریافت: ۱۴۰۴/7/۳، تاریخ تأیید: 4/ 9/ 1404.
10.22081/jrla.2025.72990.1414 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

1. دانش آموخته ارشد تفسیر و علوم قرآن، تهران. موسسه آموزش عالی حوزوی حضرت عبدالعظیم حسنی. 

yazahra0313@yahoo.com (ORCID: 0009-0003-4279-7556) )نویسندهٔٔ مسئول(
z_mansouri42@yahoo.com .2. دکترای فقه خانواده، سطح چهار مدرسه علمیه تخصصی حضرت عبدالعظیم حسنی

دوفصلنامة علمی تخصصی  سال دهم، شماره ۱، بهار و تابستان ۱۴۰۴، پیاپی ۲۷، صفحات ۱۱۹-۱۴۰



120

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

1. مقدمه 

 القرآن، از مهم ترین کتب در نزد شیعه پس از قرآن کریم 
ُ

کتاب شریف نهج‌البلاغه به عنوان أخُ

است. این اثر ارزشمند همواره مورد توجه همه مسلمانان بوده و بسیاری از اهل سنت نیز بدان 

 ۱۳۷۶، ص۸(. سیدرضی ،تمایل داشته و شرح هایی برآن نگاشته‌اند )دفتر نشر امام علی

 که این کتاب ارزشمند را از خطبه ها، نامه ها و حکمت ها و کلمات قصار حضرت علی

گردآوری نموده همه اقوال آن حضرت را به طورکامل ذکر نکرده است. معیار و ملاک سیدرضی 

در گزینش کلام حضرت علی وجود جنبه های ادبی و بلاغی بسیار زیباست که سبب برتری 

در  از معیارهای وی  به سایر کلام‌ها گردیده است. ممکن است یکی  نسبت  کلام حضرت 

گردآوری کلام امام، صنعت ادبی »مجاز« باشد. با توجه به این نکته که وی در این زمینه صاحب 

دو اثر »المجازات النبویه« و »تلخیص البیان فی مجازات القرآن« است. 

اهتمام علمای بزرگ به »مجاز«، اهمیت آن را ازجهت کارکردهای متفاوت آن، آشکارتر 

می نماید. کتاب نهج‌البلاغه دارای ساختارهای منظم زبانی است که متن آن ارائه‌دهندۀ این نظم 

است. بلاغت و فصاحت موجود در نهج‌البلاغه به گونه‌ای است که هر دانشمند و متخصص این 

فن را به خود جذب کرده و در مقابل آن اقرار به عجز می نماید. این نوشتار بر آن است تا انواع 

مجاز را در گزیده‌ای از نامه ها و حکمت ها مورد بررسی قرار دهد تا زیبایی و غنای آن در بُُعد 

ادبی بیشتر نمایان شود.

1-1. بیان مسئله

مجاز در لغت از ریشۀ »جوز« به معنی عبورکردن و تعدی از مکان اصلی است )ابن فارس، 

1387، ص203(. اصل در هر وضعی، همان استعمال حقیقی است و مجاز، فرع بر آن است 

که به کارگیری معنای مجازی، همواره برای بیان غرض بلاغی و ارائه نکته تبعی است )عسکری، 

1409ق، ص298(. در میان دانشمندان در زمینه لغت و ادب، جاحظ اشاره دقیق تری به مسئله 

مجاز می نماید. )ابوزید، 1387، ص144( اما در نهایت عبدالقاهر جرجانی برای اولین بار، 

استعاره را به صورت مستقل از مجاز تعریف کرده و انواع آن را شرح و تبیین می نماید. )علی 



121

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

الصغیر، 1420ق، ص114-113( و حال آنکه قبل از او هرگاه استعاره گفته می شد، مقصود اعم 

از مجاز و استعاره بود. چنان که ابن معتز در البدیع، استعاره را مجاز در مفهوم کلی آن می‌داند 

)ابن معتز، 1399ق، ص2(.

نخستین بار کلمه مجاز در کتبی مطرح گردید که درواقع پژوهشی پیرامون نص قرآن کریم 

صورت گرفت. ا جمله می توان به کتاب »الاشباه والنظائر« مقاتل بن سلیمان اشاره نمود. وی در 

کتاب خود به شرح معنای لفظ در سیاق های مختلف می پردازد. این شیوه، مسئلۀ انتقال دلالت 

از یک معنا به معنای دیگر را در ذهن او ثابت می کند )بلخی، 1381، ص45(.

به عنوان نمونه وی در مورد دو کلمۀ »الظلمات« و »النور« دو وجه قائل است: در وجه اول 

حََمْْدُُ 
ْ
معنای ظلمات، تاریکی و نور به معنای روشنایی است؛ چنانچه در قرآن آمده است: الْ

 )انعام/1( و وجه دوم، ظلمات یعنی  ورََ مََاتِِ وََالنُّ�ّ
ُ
لُ

رْْضََ وََجََعََلََ الظُّ�ّ
َ �
مََّاوََاتِِ وََالْأَ قََ السَّ�

َ
ذِِی خََلَ

ّ�
ِ الَّ

�� لِلَّهِ�

ذِِینََ آمََنُُوا یُُخْْرِجُُِهُُمْْ 
ّ�
ُ وََلِِیُّ�ّ الَّ شرک و نور یعنی هدایت. این معنا نیز در آیات قرآن وجود دارد: اللَّهُ��

 )بقره/257(. ِ ورِ
ى النُّ�ّ

َ
مََاتِِ إِِلَ

ُ
لُ

مِِنََ الظُّ�ّ

بعد از مقاتل بن سلیمان، ابوعبیده معمر بن مثنی به ساده کردن ترکیب های استعاری و تمثیلی 

در کتاب خود با عنوان »مجاز القرآن« پرداخته است. اگرچه وی تفاوت دقیق مجاز از حقیقت 

را بیان نکرده؛ اما تأمل او در این نمونه ها و اعتبار آن ها به عنوان مجاز به تکامل این مفهوم کمک 

نموده است )ابوزید، 1387، ص130- 129(.

 
ً
 سمتطیاًر

ً
نمونه‌ای از مجاز در قالب استعاره در نهج‌البلاغه عبارت: »و اجرى فیها سرااًج

« )نهج‌البلاغه، خطبه 1( است: بفرمود تا  ٍ و رقیمٍٍ مائر  فى فلك دائرٍٍ و سقف سائرٍ
ً
 نمیاًر

ً
و قاًرم

خورشید فروزان و ماه تابان در چرخ گردان و طارم سبک گذران و آسمان پر ستاره روان، به گردش 

برخاست. 

واژۀ »رقیم« در این عبارت، استعارۀ تصریحیه است كه در آن فلک به لوحى تشبیه گردیده 

كه بر آن رقم م‌ىزنند و جامع بین آن دو، مسطح بودن است )ابن اب‌ىالحدید، 1404ق، ج1، 

ص89(. در تمام این موارد، در فهم معنای مجازی باید قرینه‌ای به نام قرینۀ صرفه یا معیّّنه همراه 

باشد که مانع از اراده معنای اصلی گردد )تفتازانی، 1428ق، ج2، ص335(.



122

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

۲-۱. سؤال پژوهش

در این پژوهش، نگارندگان برآن هستند با روش تحلیلی و توصیفی به سوالات ذیل پاسخ 

دهند؛

	1 چگونه می‌توان تناسب و هماهنگی میان کلام امام علی و مخاطبان را بدست آورد؟.

	2 امام علی با چه شیوه‌ای با توجه به نوع مخاطبان سخن گفته است؟.

	3 در نامه‌ها و حکمت‌های نهج‌البلاغه بیشتر از چه صنعت ادبی استفاده شده است؟.

۳-1. پیشینۀ پژوهش

پایان نامه و مقاله  در زمینۀ بلاغت در نهج‌البلاغه پژوهش های متعددی در قالب کتاب، 

صورت گرفته که به برخی از این موارد اشاره می گردد:

- زیبایی های مجاز در نامه های نهج‌البلاغه، نوشته احمد پاشا زانوس و معصومه جباری، 

مجله پژوهش های اسلامی، سال چهارم، شماره ششم، تابستان 1389 که به بررسی برخی 

نامه ها پرداخته و به حکمت ها اشاره‌ای نداشته است.

پژوهشگاه  علوی  پژوهش نامه  حسومی،  ولی‌الله  نوشته  نهج‌البلاغه،  در  تصویر  انواع   -

علوم‌انسانی و مطالعات فرهنگی، سال پنجم، شماره دوم، زمستان 1393 که انواع تصویر از نظر 

حقیقت و مجاز را در برخی خطبه ها، نامه ها و حکمت ها به صورت موجز بررسی کرده است.

- بررسی زیبایی شناسی عناصر ادبی در خطبه 224 نهج‌البلاغه، نوشته عاطفه رحمانی و 

احمد پاشا زانوس، مجله مطالعات زبانی بلاغی، سال هفتم، شماره چهاردهم، پاییز و زمستان 

1395 که معنا، عاطفه، صور خیال و اسلوب را در این خطبه ارزیابی نموده و ارتباط عناصر ادبی 

را بیان نکرده است.

- سبک شناسی خطبه اشباه نهج‌البلاغه، نوشته علی نظری، کبری خسروی و زهرا ابراهیمی، 

فصلنامه پژوهشنامه نهج‌البلاغه، سال دوم، شماره هشتم، زمستان 1393 که به برررسی ادبی 

سبک شناسی تنها در خطبه اشباه پرداخته است.

- جلوه های مجاز در نهج‌البلاغه، نوشته جمال ایزدی با راهنمایی محمد خاقانی، 1373 



123

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

دانشگاه اصفهان که به صورت اجمالی بعد از بحثی پیرامون مجاز از منظر بلاغت، به این مقوله 

در نهج‌البلاغه پرداخته است.

وجه تمایز این پژوهش با دیگر موارد، در آن است که زیبایی مجاز را در قالب تشبیه، استعاره 

و... به صورت گزینشی در برخی نامه ها و حکمت ها آورده و برای تأیید به اشعار نیز تمسک شده 

است.

2. مجاز در گزیده‌ای از نامه های نهج‌البلاغه

را  اقوال  نموده،  گردآوری  را  حضرت  آن  سخنان  که   رضی سید  می‌دانیم  همچنان که 

به طورکامل ذکر نکرده بلکه سخنان امام را براساس معیارهای فصاحت و بلاغت انتخاب نموده 

است،  نوشته   علی حضرت‌  که  نامه هایی  ص287(.  ج5،  )سیدرضی، 1406ق،  است 

خطاب به فرماندهان سپاه، کارگزاران، نزدیکان و افراد دیگر است که با توجه به موضوعات نامه ها، 

میزان استفاده از تعابیر مجازی متغیر است. ازجمله موضوعاتی که موقعیت مناسبی برای استفاده 

از مجاز را فراهم می آورد، تهدید و انذار بوده که در غالب موارد، مخاطب آن معاویه است و به 

قصد برانگیختن ترس و نگرانی از عاقبت کارش، نوشته شده است.

اول: »وشّرّم ملا قد نزل بک« )نامه10(

در این عبارت در لفظ »نزل« استعاره وجود داشته و امام به قصد ایجاد هراس در دل معاویه، 

جنگ را تمام یافته و بلای آن را بر او نازل شده می بیند. یکی از موارد استعمال مجاز، زمانی است 

که بخواهند از قطعیت وقوع فعل در آینده، به فعل ماضی تعبیر کنند )الجوزیه، بی تا، ص41( 

حال آنکه جنگ آغاز نشده است. فعل ماضی، استعاره تصریحیه از فعل مضارع بوده و این 

عبارت، محق بودنِِ امام را با معلوم بودن نتیجه جنگ، مورد تأیید قرار داده است.

« )نامه 18( هُُم الارخ
َ
 طََلع لَ

الّاإ
هُُم نََجم 

َ
دوم: »إنََ بََین تََمیم مل یغب لَ

گاه امام به جهت اهمیت مطلب، مضمون نامه را به صورت توبیخی بیان نموده است و از 

 آنجا که می خواهد منزلت بنی تمیم را نسبت 
ً
کید بر مهم بودن مطلب می نماید. مثلاً این طریق تأ

 طََلع 
الّاإ

هُُم نََجم 
َ
به سایر قبائل بیان کند، خطاب به ابن عباس می فرماید: »إنََ بََینتََمیم مل یغب لَ



124

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

« )نامه 18( و این عبارت، ضرورت احتیاط بیشتر ابن عباس را در رفتار با قبیله بنی تمیم  هُُم الارخ
َ
لَ

به نمایش می گذارد. در این جمله لفظ »نجم« استعاره دارد و سروران و بزرگان قوم به ستاره‌ای 

تشبیه شده‌اند که بعد از آنان، تنها کسانی که شایستگی مقام آن ها را داشه باشند، در جایگاه آن ها 

قرار می گیرند؛ همچنان که در ستارگان با افول هریک، ستاره‌ای دیگر به جای آن می نشیند. این نوع 

استعاره، تصریحیه بوده و دو کلمۀ »لم یغب« و »طلع« از ملائمات مستعارضه می باشند، جامع 

نیز علوّّ مقام و منزلت در طرفین است.

این امر، مخاطب را به تأمل در این قضیه دعوت می کند. استفاده از ابیات شعری به صورت 

استعاره تمثیلیه در نامه های حضرت مشاهده می گردد. همچنان که در نامه قبل گذشت و 

عرب در اشعار خود، یا در ضرب‌المثل، افراد بزرگ را مانند ستاره‌ای در رأس قرار داده که ستارگان 

دیگر در پی آن هستند. در برخی موارد نیز، خورشید در رأس بوده و هنگامی که طلوع می کند، 

ستاره‌ای دیده نمی شود: 

»فاّنّک شمسٌٌ والملوک کواکب اذا علطت مل یبد نهنم کوکب«

شاعر، شخص بلندمرتبه را به خورشید تشبیه نموده و ملوک همگی ستارگانی بوده که با طلوع 

خورشید دیده نمی شوند )جرجانی، 1366، ص141(.

در نامه‌ای از نهج‌البلاغه آمده است: »لتوک مشکاه ظاهر عنک عارها« )نامه 28(: )این 

گناهی است که ننگ آن از تو دور است(. در این قبیل که از ویژگی ها و محاسن گوینده کلام 

است، به این سبک، سخن می گوید. لذا گفته‌اند یک نویسنده خوب، کسی است که بر رسائل، 

خطب، امثال، اخبار، اشعار و احادیث تسلط داشته و در صورت نیاز آن را در نامه‌اش بیاورد و در 

قالب اختصار و تمثیل آن را بیان کند )بطلیوسی، 1420ق، ج1، ص104(.

لّه« )نامه 7( سوم: »بلغین نمک موعظه موصّ

در برخی از نامه ها، امام به قصد تفهیم اشتباه و رفتار خطاگونه افراد از مجاز استفاده 

کرده است. به عنوان مثال آنجا که می خواهد، گمراهی معاویه را که نتیجه پراکندگی و آشفتگی 

لّه« )نامه 7( یعنی  ذهن و رأی اوست، بیان دارد، چنین می فرماید: »بلغین نمک موعظه موصّ

)اندرزنامه‌ای از تو به من رسید با جمله هایی به هم بافته(. حضرت علی در اینجا، نامه 



125

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

معاویه را که در آن سخنان مختلف و از ناحیه غیرخود را در کنار هم گذاشته، به لباس وصله‌زده 

تشبیه کرده است. )خوئی، 2008م، ج17، ص190(. معاویه همواره برای مطرح نمودن خود و 

تحقیر حضرت علی خود را در مقام پدری دلسوز برای امت قرار داده و درصدد موعظه امام 

برمی‌آمد! اما امام، همواره با علم و درایت و سخنانی شیوا و بلیغ، او را رسوا می نمود. در این 

نامه نیز، سخنان معاویه برای حضرت ناهمگون جلوه کرده و حضرت آن را به لباس وصله‌دار به 

جهت عدم تناسب لباس، تشبیه کرده است. زیرا نامه معاویه با کلام او هم جنس نبوده و از اعتقاد 

او برخواسته بود. استعارۀ بکاررفته در این عبارت از نوع مکنیه بوده و موعظه که مشبه است در 

کلام ذکر گردیده و از لوازم مستعارٌٌمنه یعنی لباس موصّّله به صورت استعاره تخییلیه بیان شده و 

جامع، ناهمگونی و عدم تناسب در طرفین است. 

چهارم: »جاذب الشیطان قیادک« )نامه 132(

در جای دیگری، امام با مجازی زیبا از معاویه می خواهد از راهی که جز گمراهی در 

آن نیست و همواره پیروی از شیطان است برگردد: »جاذب الشیطان قیادک« )نامه 132( یعنی 

)افسار خود را از دست شیطان بیرون بکش!( در این عبارت »جاذب« فعل امر بوده که فاعل آن 

أنت مستتر می باشد و به شخص معاویه برمی گردد و این ضمیر به مرکبی تشبیه شده که افسار آن 

در دست شیطان است! استعاره‌ای که در این جمله بکار رفته، از نوع مکنیه بوده و مستعارٌٌله یعنی 

ضمیر أنت در کلام ذکر شده و از لوازم مستعارٌٌمنه که محذوف است )یعنی مرکب(، جاذب 

به صورت استعاره تخییلیه برای مستعارٌٌله اثبات گردیده است. جامع حصول تسلط در طرفین 

است. یعنی همان طورکه سوار بر مرکبش تسلط پیدا می کند، شیطان نیز بر معاویه مسلط گردیده 

و تمام کارهای او شیطانی و براساس خواسته های اوست. »قیاد« نیز ملائم مستعارٌٌمنه بوده و به 

صورت استعارۀ مرشحه ذکر شده، درواقع به‌وسیله آن، استعاره تقویت شده است.

مهّلّل أنضیت الابدان« )نامه 15(

پنجم: »ا

حضرت پیش از پرداختن به امور دشوار، در مقام استمداد از خداوند، از مجاز استفاده 

مهّلّل أنضیت الابدان« )نامه 15( یعنی )پروردگارا، بدن ها لاغر 

می نماید، آنجاکه می فرماید: »ا

گردیده است!( در این جمله در لفظ انضیت با توجه به قرینۀ الأبدان، مجاز مرسل با علاقه تقیید 



126

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

و اطلاق وجود دارد. درواقع انضاء در مورد لاغری شتری است که مسافت طولانی را طی کرده 

ولی در این عبارت قید بیشتر برداشته شده در معنای مطلق لاغری بکار رفته است. همچنان که 

 در بیت ذیل به کار برده است:
ً
شاعر این لفظ یعنی »نضو« را مجازاً

            یری نضو ما أبقیت إلا رثی لیا
ً
و انت التی ما هن صدیق ولا عداً

تو کسی هستی که )بعد از فراقت( آنچه برایم گذاشتی رنجوری بود که با دیدن آن دوست و 

دشمن بر حال من مرثیه می خواند )بثینه، بی تا، ص120(.

ه أطزد للفشل« )نامه 16( ششم: »أمیتو اصلأوات فاّنّ

گاه به مواضع کلام، یاران خود را  در میدان کارزار، امام همچون خطیبی سخنور و آ

ه أطزد للفشل« )نامه 16( یعنی )آوازها را در  خطاب قرار داده، می فرماید: »أمیتو اصلأوات فاّنّ

سینه ها حبس کنید!( این سخن امام نسبت به یاران خود، به غرض دورساختن سستی از آنان 

می باشد. ایشان در این عبارت به جای کلمه »احسبوا« از فعل امر »أمیتوا« استفاده کرده و این 

لفظ استعاره از »احسبوا« می باشد. نوع استعاره، تصریحیه تبعیه بوده و جامع نیز عدم بروز فعل 

و هرگونه تأثیر در طرفین است )سیدرضی، 1407ق، ص179(.

هفتم: »واعملوا أّنّ دار اهلجره قد قعلت باههلا و قهلوا بها و جاشت جیش الجرمل و قامت 

الفتنه عیل القطب« )نامه 1(

در برخی از نامه ها، استعاره به صورت کنایه ذکرگردیده است. درنامه‌ای که امام به اهل 

کوفه هنگام سفر از مدینه به طرف بصره نوشت می فرماید: »واعملوا أّنّ دار اهلجره قد قعلت 

باههلا و قهلوا بها و جاشت جیش الجرمل و قامت الفتنه عیل القطب« )نامه 1( یعنی )بدانید 

که سرای هجرت از اهلش خالی و اهلش از آن دور شده اند و مانند جوشیدن دیگ به جوش و 

خروش درآمده و آشوب بر مدار تباهکاری خود قرارگرفته است.( در این کلام، امام اهل کوفه 

گاه می کند که مردم مدینه، از اینکه شما برای جنگ با من آمده‌اید، نگران بوده و می خواهد  را آ

بگوید که مانند برادران با ایمان خود به امامشان بپیوندند. احتمال می‌رود که مراد از دارالهجره، 

سرزمین های اسلامی باشد. واژۀ قلع، کنایه از اضطراب مردم تمام سرزمین های اسلامی از این 

آشوبگری است و دل های آن ها از گسترش یافتن آن مشوّّش می باشد و دل های مردم به سبب 



127

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

ناراحتی و جنب‌وجوش در این فتنه تشبیه به دیگ درحال جوش شده است. لذا واژۀ جیش را 

که به معنای غلیان است برای آن استعاره آورده و با ذکر آشوب و جنگ و این که فتنه بر مدار 

خود قرار گرفته است، مردم را برای مبارزه علیه آن کوچ داده و ازاین‌رو فرمان می‌دهد که به سوی 

فرمانروایشان که خود امام است بشتابند و برای جهاد با دشمن شتاب کنند و وجه استعاره سنگ 

آسیاب برای جنگ آن است که جنگ در گردش خود، اهلش را می چرخاند و نابود می کند؛ 

چنانکه سنگ آسیاب دانه را می گرداند و آرد می کند.

در بیت زیر نیز شاعر جمع شدن سربازان پیرامون فرمانده لشکر را به گردیدن آسیاب به دور 

محور خود تشبیه نموده است: 

حی             و دارت علی هام الرّّجال الصفائح 
ّ
درناکما دارت علی قطبها الّ

و چنان که  به دور محور خود می گردد  آسیاب  فرمانده خود گردآمده‌ایم، چنان که  دور  به 

شمشیرها به دور سرمردان جنگی می گردد )ابن شداد، 1997م، ص85(.

هشتم: »أنا رمقلٌٌ نحوک فی حجفل نم اهملاجرین و الانصار و التابعین مهل باحسان، شدید 

زخامهم، ساطع قتامهم، متسربلین سرابیل املوت« )نامه 28(

حضرت در پاسخ نامه معاویه می فرماید: »أنا رمقلٌٌ نحوک فی حجفل نم اهملاجرین 

والانصار والتابعین مهل باحسان، شدید زخامهم، ساطع قتامهم، متسربلین سرابیل املوت« 

)نامه 28( یعنی )من به سوی تو شتابانم با لشکری از مهاجران و انصار و کسانی که به نیکی از 

آن ها پیروی می کنند که جمعشان بسیار و گردوغبارشان بالارونده است درحالی که جامه مرگ به 

تن کرده(. این نامه، فصیح ترین نامه‌ای است که مرحوم سیدرضی از میان نامه های حضرت 

انتخاب نموده است. در این عبارت، کلمۀ »مرقل« از أرقلت الناقه إرقالا به معنی با سرعت 

دویدن ناقه گرفته شده و قید شتر از آن برداشته شده و به صورت مطلق، یعنی به معنای به سرعت 

دویدن یا راه‌رفتن به کار رفته است. در این جمله، مجاز مرسل با علاقه تقیید و اطلاق وجود دارد. 

همچنان که در بیت ذیل شاعر دویدن شتر را مجاز از یورش مردان جنگی به سمت دشمن قرار 

داده است: 

عن أرقلوا            إلی الموت إرقال الجمال المصاعب
ّ

اذا استنزلوا عنهنّّ للطّ



128

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

هرگاه سواران از اسب ها پایین بیایند به سمت مرگ می‌دوند، چون دویدن شتری وحشی. 

)ذبیانی، 1991م، ص6(.

 به برای مستربلین 
ٌ

 و مستربلین در نامۀ ذکرشده، حال بوده و سربال مفعولٌ
ً
دو کلمه شدیداً

می باشد و جامه مرگ در عبارت، کنایه از زرۀ جنگی بوده که به ملاقات مرگ می‌روند. تمام 

اوصافی که حضرت برای لشکر خود و آنچه همراه آن است، بیان فرموده از رساترین و بلیغ ترین 

اموری است که یک گویندۀ ماهر به منظور ایجاد هراس و وحشت در طرف مقابل می تواند 

استفاده کند.

 دافِِعا« )نامه 35( یعنی 
ً
 وََ رُُکنََاً

ً
 قاطِِعََاً

ً
 وََ سََیفََاً

ً
ً کادِِحََاً

�
 وََ عامِِلَاً

ً
 ناصِِحََاً

ً
دََاً

َ
عِِدََنلِلهِ نسحبهُُ وََلَ

َ
نهم: »فَ

)از خداوند، اجر و پاداش برای او خواستارم که برایم فرزندی خیراندیش و کارگزاری رنجکش و 

شمشیری بران و رکنی مدافع بود.( از دیگر نامه های زیبای امام، همین نامه‌ای است که ایشان 

بعد از کشته شدن محمدبن ابی بکر به عبدالله بن عباس نوشته است. 

 همگی حال بوده و نامیدن او به عنوان فرزند به اعتبار تربیت 
ً
 و رکناً

ً
، سیفاً

ً
، عاملاً

ً
واژه های ولداً

وی در دامن  خود، همچون فرزندش، از باب مجاز است. کلمۀ سیف را به اعتبار نابودساختن و 

حمله کردن او بر دشمن، استعاره از وی آورده است و با استعمال لفظ قاطع و کلمه رکن، صنعت 

ترشیح به کار برده است، ازآن‌رو که در پیشامدها به او مراجعه می کرد و بدان وسیله گرفتاری را 

 نیز از باب ترشیح می باشد.
ً
برطرف می ساخت، کلمه دافعاً

در نامه های دیگر نیز انواع صناعات بلاغت بکار رفته است؛ به گونه‌ای که ذهن هر خواننده‌ای 

را به خود جذب می نماید و تنها از سوی امام معصوم می تواند این جملات صادر گردد و 

اغراض را به خوبی منتقل نماید.

3. زیبایی مجاز در گزیده‌ای از حکمت ها 

حکمت های نهج‌البلاغه در بسیاری از موارد، درعین موجزبودن، دارای معانی والا و عمیق 

است؛ به طوری که گاه درمورد یک جمله کوتاه می توان صناعات بلاغی بالغ بر 20 نکته استخراج 

نمود و این گونه است که در توصیف آن گفته‌اند: نهج‌البلاغه فراتر از کلام مخلوق و دون کلام 



129

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

خالق است. )ابن ابی‌الحدید، ۱۴۰۴، ج۱، ص۲۴(. در ادامه به گزیده‌ای از مجازهای موجود 

در حکمت ها می پردازیم.

نمونۀ اول: »سلانُُ اعلاقل وراء قلبه و قلب الاحقم وراء سلانه« )حکمت 35(

امام در این حکمت می فرماید: )زبان خردمند پشت قلب و قلب بی خرد، پشت زبان اوست.(

این سخن به گفته سیدرضی، ازجمله مطالب شگفت آوری بوده و مراد، آن است که خردمند، 

زبانش را آزاد نمی کند؛ مگر بعد از مشورت با فکر و اندیشه و مراجعه به آن و در مقابل بی خرد، 

حرکات زبان و لغزش های سخنش، از مراجعه به فکر و بررسی اندیشه‌اش جلو می‌افتد، گویی 

زبان عاقل، به‌دنبال دل و دل بی خرد، پیرو زبان اوست. در این عبارت، امام، کلمه وراء را در 

دو مورد، استعاره آورده است؛ برای کار عاقلانه‌ای که یک فرد عاقل انجام می‌دهد و بعد از اندیشه 

سخن می گوید و برای بی خرد که به‌دنبال سخنی که بدون مراجعه به فکر و خرد می گوید و بعد از 

آن می‌اندیشد که چه گفته است! منظور امام این است که سخن خردمند ریشه در عقل داشته 

و براساس اندیشۀ درست، بر زبان می‌راند. کلمه قلب در مورد اول به مجاز، شامل تصوراتی 

است که در قالب الفاظ ظاهر می شود و کلمۀ لسان به مجاز در مورد الفاظ ذهنی بکار رفته است.

نمونۀ دوم: »نم رتک قول »لاادری« اصیبت مقالته« )حکمت 77( یعنی )هرکه عبارت 

»نمی‌دانم« را ترک کند به کشتارگاهش نزدیک شده است.(

امام در اینجا به جهت توجه‌دادن افراد، به یک مسئله اخلاقی و تربیتی بیان می کند که 

نباید گفتاری را بدون علم بیان کرد.

همان طورکه ذکر شد، این سخن کنایه از گفتار بدون علم بوده و رسیدن به کشتارگاه، نیز 

کنایه از هلاکتی است که در اثر سخن از روی نادانی، نصیب گوینده می شود، ازآن‌رو که باعث 

گمراه شدن و گمراه کردن است و چه بسا باعث هلاکت در دنیا و آخرت است.

کأّنّ  کأّنّ اقحل فیها عیل غیرنا جوب و  کتب و  نمونۀ سوم: »کأّنّ املوت فیها عیل غیرنا 

ا نودلخم  وئمه ادجاثمه و نالم رتاثمه، کاّنّ اذلی نری نم الاموات سفر عما قلیل لإینا راعجون! نّبّ

بدعهم قد نسینا کل واعظه و مرینا بکّلّ جائحه« )حکمت 113( یعنی )گویا مرگ در دنیا برای 

دیگران، مقرر شده و گویا حق، تنها بر دیگرانی به جز ما، حتمی گشته است و گویا مردگانی که 



130

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

می بینیم، مسافرانی هستند که به‌زودی نزد ما برمی گردند، ایشان را در قبر نهان می کنیم و میراثشان 

را می خوریم، گویی بعد از آن ها زنده جاودانه‌ایم که همه پنددهندگان را از یاد برده‌ایم و دچار همه 

آفت های سخت شده‌ایم( )شهیدی، 1376، ص222(. حضرت برای عبرت گرفتن از مرگ 

یاران و نزدیکان و توجه و تذکر به انجام واجبات و حق‌الله در قالب تشبیه جملات زیبایی را بیان 

می‌دارد. این کلام را امام زمانی ایراد فرمود که وقتی جنازه‌ای را تشییع می کرد، صدای خنده 

مردی را شنید. در این عبارت هدف امام، برحذرداشتن از خندۀ بی جا و یادآوری آخرت بوده 

است. کلمۀ »کأنّّ« چندبار تکرار گردیده و از ادات تشبیه درواقع در جمله سوم یعنی »کأنّّ الذی 

نری من الاموات سفر عما قلیل ألینا راجعون« می باشد. به عبارت دیگر آن شخصی که می خندد 

فراموش کرده که مرگ نیز او را درمی یابد و مرگ در نظر او برای غیر است و نسبت به حق‌الله 

بی‌اعتناست. اموات در این تشبیه، به منزله مسافرینی قلمداد شده‌اند که به‌زودی برمی گردند. 

وجه شبه کمی اهتمام به مرگ، عدم التفات و توجه و عدم عبرت گیری نسبت به کسی بوده که از 

دنیا رفته است. عبارت »نبوّّئهم ... جائحه« نیز مکمل وجه شبه می باشد؛ زیرا انجام‌دهنده چنین 

کاری، درباره مردگان، به دلیل سنگدلی و پندنگرفتن چنان است که گویی مرگی که بر مردگان 

مقررشده، برای او مقرر نشده است.

در این بیت نیز شاعر، مرگ را به جام تشبیه کرده که هرکسی آن را می چشد: »للموت کاس و 

المرء ذائقها« و در ادامه می گوید: 

مارغبه النفس فی الحیاه و ان             عاشت طولا فالموت لاحقها

نفس در زندگی به مرگ، هرچند مدت طولاتی زندگی کند رغبتی ندارد، پس مرگ به دنبال آن 

است )حفنی، 1429ق، ص266(. 

البیانی نیز در قصیدۀ الموت، از مجموعه شعری »سفر القصر و الثوره« مرگ را به روباه پیری 

تشبیه می کند که بره ها و کودکان را دریده و عاشقان را فریب می‌دهد و متکبرانه از ته دل می خندد 

و به هیچ کس و هیچ چیز رحم نمی کند )البیانی، 1995م، ج2، ص83(.

 أعودُُ نم اعلقل و لا عقلََ کالتدبیر و لا تجارةََ کالِِمعل الصالح و لا عمََل 
َ

نمونۀ چهارم: »لا مالَ

کاملعل« )حکمت 104(. یعنی )هیچ ثروتی  کاحلیاءِِ والصبرِِ و لا شرفََ  کالتفکرِِ و لا امیانََ 



131

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

پرفایده تر از عقل نیست، هیچ عقلی چون تدبیر و اندیشیدن نیست، هیچ تجارتی مانند کارشایسته 

نیست، و هیچ علمی مانند تفکر و اندیشیدن نیست و هیچ ایمانی مانند حیاء و بردباری نیست و 

هیچ شرافتی به پای دانش نمی‌رسد( )صبحی صالح، 1415ق، ص501(.

در این حکمت امام، چندین جمله به صورت مجزا و از نوع ایجاز قصر بیان نموده است که 

در تمام آن ها صفت بلاغی بیان از نوع تشبیه، استعاره و کنایه بکار رفته است. 

در جمله اول: حضرت، لفظ مال را برای عقل، استعاره آورده، به اعتبار اینکه به واسطه عقل، 

نفس و روح غنی شده و آن سرمایه‌ای است که به‌واسطه آن می توان، سودهای باقی و جاودانی را 

کسب نمود و همچنین کمالات مستعده در پرتو آن حاصل می شود، همچنان که به سبب مال، 

کمال ظاهری ایجاد می گردد؛ اما تفاوت زیادی که بین این‌دو مال، یعنی عقل و مال ظاهری در 

شرافت وجود دارد، هیچ مالی با منفعت تر از عقل به جهت دوام آن، وجود ندارد.

در جملۀ »ولا عقل کالتدبیر«، امام با ذکر عقل، تصرف عقل عملی را اراده نموده است و 

بر این تصرف، اسم عقل را مجاز قرار داده است. به جهت اطلاق اسم سبب بر مسبب و ظاهر آن 

است که ازجمله تصرفات عقل، تدبیر و استخراج آرای اصلاح کننده امور است و با توجه به اینکه 

مقصود و مطلوب از عقل، تدبیر است، برای آن تصرفی، شبیه تدبیر نمی باشد.

»ولا تجارةََ کالعملِِ الصالح«، حضرت لفظ تجاره را به اعتبار اینکه عمل، مستلزم خیر است، 

استعاره آورده، مانند تجارتی که مستلزم ربح و سود است و چون شرف و بزرگی تجارت، به 

بزرگی ثمره و ربح آن می باشد، هر زمان که ربح آن زیاد باشد، تجارت عظیم تر است و به دلیل 

آنکه سود این تجارت، ثواب دائمی اخروی است که هیچ سودی بزرگ تر از آن نیست، برای تجاره 

چیزی که مانند عمل صالح دارای این ویژگی باشد، نظیری نیست.

ر« این سخن، نسبت به آن چیزی است که ادعا کنند، علم است، ازقبیل 
ُ
»و لا علمََ کالتََّفکُّ

حفظ سخن دیگران، احادیث، شرح حال بزرگان و امثال آن و نیز قرارگرفتن علومی که از حواس 

حاصل می شوند؛ زیرا علم فکری و عقلی، کلی و اشرف است و حکمی که شارع می کند و 

همچنین خطیب در خطبه می آورد نیز جنبه کلی دارد. مقصود از اندیشیدن، اندیشه در چیزهایی 

است که سزاوار آن است، ازقبیل آفرینش آسمان ها و زمین و آنچه خداوند آفریده و نیز عبرت گرفتن 



132

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

از آن هاست. حضرت نام تفکر را بر علمی که از راه تفکر بدست می آید از باب اطلاق اسم 

سبب برمسبب اطلاق نموده است. در این عبارت، احتمال دارد که علم را به کیفیت تفکر و 

قوانینی که مراعات آن قوانین، سبب مصون ماندن فکر از گمراهی می گردد اراده کرده باشد؛ یعنی 

علمی که حصول صورت شیء در ذهن است، مراد نیست؛ بلکه همراه با کیفیت مطلوب تفکر و 

قوانین همراه آن می باشد که راه نجات از گمراهی است.

در »و لا ایمانََ کالحیاءِِ والصبرِِ« ایمان به حیاء و صبر تشبیه شده، یعنی ایمانی نیست مانند 

ایمانی که به حیاء و صبر، کامل گردیده است. اطلاق صبر و حیاء بر ایمان، مجاز بوده و از باب 

اطلاق اسم لازم بر ملزوم می باشد. به عبارت دیگر، حیاء و صبر، 2 لازمۀ ایمان می باشند که 

بدون این‌دو، ایمان کامل نیست.

 کالعلمِِ« درواقع شرافت علم را مطرح می نماید که هیچ شرفی، مانند شرافت علم 
َ

»و لا شرفَ

نیست و این اطلاق نیز مجاز بوده و از باب اطلاق اسم ملزوم بر لازم می باشد. روشن است که 

علم بالاترین کمالات است و هیچ شرافتی همانند آن نیست؛ چرا که به وسیله علم می توان عمل 

نمود، در آفرینش آسمان ها و زمین تفکر کرد، و از رهگذر آن به قرب الهی نائل آمد که کمال 

انسانی نیز در گرو آن است )بحرانی، 1384، ج5، ص299(.

دُُّدّ نصفُُ اعلقل و امُّهل�ُ نصفُُ اهََلرََم« )حکمت  ةُُ اعلیالِِ أحدُُ الیسارین والتو
ّلّ
نمونۀ پنجم: »ق

130( یعنی )کمی عائله، یکی از دو آسانی است و محبت نیمی از خِِرد، و اندوه و نیمی از پیری 

است.(

حضرت در این عبارت زیبا در جملات موجز با معانی عمیق، نکات تبعی دیگری بیان 

می کند. اما در جمله اول، ازآن‌رو که بی نیازی متعارف، وابسته به داشتن ثروت است؛ یسار و 

راحتی را بر کمی نان خور از باب مجاز و اطلاق اسم مسبب بر سبب بکار برده است؛ اینکه کمی 

نان خور یکی از دو راحتی است و به عبارت دیگر خرج نکردن به دلیل کمی عائله سبب آسودگی 

خاطر شخص می شود و خود ثروت نیز راحتی دیگر است.

در جمله دوم، عقلی که در عبارت بکار رفته است، عقل عملی است و لفظ آن به صورت 

مجاز، در تصرفات آن بکار رفته است و اطلاق آن به جهت اسم سبب بر مسبب می باشد. 



133

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

با توجه به این عبارت بدست می آید که  درواقع عقل عملی، سبب تودد و دوستی می گردد. 

ازجمله تصرفات عقل در تدبیر، تودّّد و دوستی خلق است و کسی که از این نعمت محروم باشد، 

نمی تواند خلق را آنچنان که مورد رضای الهی است دوست داشته و همراهی نماید. به عبارت 

دیگر، دوستی و محبت و آنچه لازمه دوستی است، نیمی از خرد، یعنی نیمی از تصرفات عقل 

در تدبیر امور زندگی اوست.

در جملۀ سوم، خاطرنشان می سازد که فرسودگی و پیری از 2 ناحیه بر انسان عارض می شود: 

یک راه آن طبیعی بوده که با گذشت زمان و افزایش سن به تدریج برای شخص حاصل شده و 

او را فرسوده و پیر می گرداند و گاهی نیز شخص با وجود کمی سن دچار این عارضه شده و این 

پیری و فرسودگی بستگی به شرایط خارج از حالت طبیعی می باشد؛ مانند همّّ و حزن و خوفی که 

مستلزم این قسم از اسباب پیری است مانند نصف و نیمی برای آن. پس برای همّّ، لفظ نصف، 

استعاره آورده شده و از این عبارت اراده می شود که همّّ و حزن، نیمی از فرسودگی و پیری است. 

گاهانه  گاهانه ایجاد کند، زمینه درک آ گاهانه دارد که اگر اندوهی آ گاهانه و غیرآ حزن، حالت آ

گاهانه است که انسان از آن استقبال می کند. همّّ نیز برای چیزی است  ایجاد کرده و گاهی نیز غیرآ

که همت به خرج دهد و غصه آن را بخورد. نمونه بارز این عبارت حضرت زینب می باشد 

)بحرانی، 1384، ج5، ص319(.

چوب های  )هرکس  یعنی  )حکمت 199(  أغصانُُه«  کثفََت  عودُُه  لانََ  »مََن  ششم:  نمونۀ 

درخت وجودش نرم باشد، شاخه هایش زیاد می شود(

حضرت در جهت توصیه به تواضع در جمله‌ای به صورت تعریض و کنایه می فرماید. 

لفظ عود، در این عبارت برای طبیعت انسان، استعاره آورده شده و نرمی آن را نیز کنایه از فروتنی 

و کلمه اغصان، استعاره از یاران و پیروان می باشد. واژۀ کثفت کنایه از اجتماع آنان در پیرامون وی 

و فزونی و توانمندی‌اش بوسیله آنان می باشد. منظور آن است که هرکس دارای فضیلت تواضع و 

نرم خویی باشد، یاران و پیروانش زیادشده و بوسیله آنان قوی می گردد.

امام در کلام مشهور دیگری می فرماید: »اکثرُُ مصارعََ اعلقول، حتت بروقِِ املطامع« 

)حکمت 204( یعنی )بیشتر لغزش گاه های عقل ها، زیر درخشش حرص و آزهاست(



134

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

)بیشتر  یعنی  امََلطامع« )حکمت 204(  بروقِِ  اعلقول، حتت  نمونۀ هفتم: »اکثرُُ مصارعََ 

لغزشگاه های عقلها، زیر درخشش حرص و آزهاستو(

امام علی می فرماید از خصوصیات عقل، آن است که شایستگی دارد تا در برابر نفس 

اماره بایستد و آن را بشکند و در مسیر خواسته های شایسته خود به کارش گیرد، و از ویژگی های 

نفس، فریب‌دادن عقل بوسیله آراستن زندگانی و اندوخته های دنیا و دل بستن به آن هاست. به 

عبارت دیگر، خردهای سست بیشتر فریب خورده و در ستیز با نفس اماره، به خاک می‌افتند. 

کلمۀ »مصارع« در عبارت، به جهت مغلوبیت عقول و تحت تأثیر قرارگرفتن آن ها از نفوس، 

استعاره آورده شده است. در بیشتر اوقات، علوم و خاطره های ذهنی به برق ها تشبیه می گردد؛ اما 

اینکه کلمه »تحت« را به کار برده، برای آن است که از خصوصیت به خاک افتادن ها، پایین بودن 

است.

نمونۀ هشتم: »مََن کساهُُ احلیاءِِ ثوبََه مل یََرََ انلاسُُ عیبََه« )حکمت 208( یعنی )هرکه شرم بر 

او جامه‌ای بپوشاند، دیگران عیبش را نبینند(

در بیان فضیلت اخلاقی حیاء، حکمت زیبای دیگری بیان می کند. در این عبارت، استعاره 

بکاررفته، از نوع ترشیحیه می باشد. کلمۀ »ثوب« را استعاره برای شرمی که فراگیر انسان است، 

آورده و با استعمال »کسوه« استعارۀ ترشیحی بکاربرده است. مقصود از این جمله، آن است که 

فضیلت حیاء باعث ترک یکی از صفات ناپسند می شود که آن را عیب می‌داند، نهایت پرده پوشی 

را نموده و تلاش می کند تا آن را پنهان دارد، به این گمان که مردم آن را نمی بینند.

 و مََن أصبحََ لیشکو 
ً
نمونۀ نهم: »مََن أصبحََ عََیل ادلنیا حََزنیا فقد أبََصحََ لقضاءِِ الله ساخطاً

ثا دنََیه« )حکمت 
ُ
 فتواضعََ لغناه ذهب ثُُلُ

ً
ه و مََن أیت غنیاً ت به فقََد أصبح یشکو ربَّ�َ

َ
مصیبََه نََزلَ

228( یعنی )کسی که بر امور دنیا غمگین شود، برقضای الهی خشم گرفته است و کسی که از 

مصیبتی که براو وارد شده، نزد دیگران شکوه کند، از پروردگارش شکوه کرده است و کسی که در 

نزد توانگری به خاطر ثروتش کرنش کند، دوسوم دینش را از دست داده است(

در این حکمت زیبا، امام به چند خصلت اشاره نموده و از هرکدام نیز به دلیل پیامدهای 

بدی که دارند، برحذر داشته است؛ غم و اندوه بر متاع دنیایی که از دستش رفته، پیامد آن خشم 



135

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

بنده در برابر قضای الهی است که کفر و ناسپاسی است. شکوه از مصیبت، لازمه آن شکوه از 

خداست؛ زیرا که خداوند بنده را به مصیبتی مبتلا می سازد. و در عبارت سوم، کرنش به توانگر 

برای توانگری‌اش، از بین‌رفتن دوسوم دین کرنش کننده است؛ زیرا گردش دین، بر محور کمال 

نفس انسانی به وسیله حکمت است و کمال قوه شهوانی مربوط به داشتن عفت کمال و قوه 

غضبی به داشتن شجاعت است، از طرفی چون فروتنی در برابر ثروتمند، باعث علاقه زیاد به 

دنیا و بیرون شدن از فضیلت عفت می شود به حدی که گویی او جز خدا را می پرستد و همچنین 

مستلزم بیرون شدن از دایره حکمتی است که اقتضای آن قراردادن هرچیزی به جای خود می باشد، 

که آن فضیلت نفس ناطقه به شمار می‌رود؛ لذا بیرون‌رفتن از این دو فضیلت به منزله بیرون‌‌رفتن 

از دو سومِِ دین است.

این حکمت، در پی فهم این مطلب است که انسان به آنچه که به او داده شده باید بسنده و 

قناعت نماید. »حب ادلنیا رأس کّلّ خطیئه« حضرت علی در این حکمت پندآموز، لفظ 

ثلثین را از باب مجاز و از باب اطلاق اسلم ملزوم بر لازم برای اکثر بکاربرده است که مجاز از نوع 

لغوی و مرسل بوده و علاقه آن ملزومیت است )بحرانی، 1384، ج5، ص357(.

ه احلیاه و ذمهبه حللیاء واستخفاف 
َ�
در روایت آمده است: »طََبُُل احلوائجََ یلإ انلاس لَّذم

«؛ یعنی )درخواست  بالوقار و هو الفقرُُ احلاضر و قلةُُ بِِلط احلوائج نم انلاس هو الغیُّن�ُ احلاضر

حاجت از مردم خواری می آورد و حیا را می برد و وقار را می کاهد و فقر نقد است و کم خواهش کردن 

از مردم بی نیازی نقد است( )کلینی، 1342ش، ج5، ص86(.

شاعر در شعر خود این گونه می سراید: 

و فی الارض منای للکریم عن الأذی           و فیها لمن خاف القلی متعزل 

در زمین، مکان هایی است که مردم کریم در آنجا از آزار در امان است و در آن جا برای کسانی 

که از کینه توزی بیمناکند، عزلت گاه است )حفنی، 1429ق، ص189(.

در این بیت مرد کریم، کنایه از کسی است که دارای کرامت و عزت می باشد.

، اعلقلُُ حسامٌٌ قاطع، فاستر خُُلل قِِلخک بمِِلحک و قالت  نمونۀ دهم: »امُُلحل غطاءُُ سارت

هواک بعقلِِک« )حکمت 399( یعنی )حلم، پرده پوشاننده‌ای است و عقل، شمشیری بر آن، 



136

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

پس عیب های اخلاقی است را با بردباری بپوشان! و هوای نفست را با شمشیر عقل نابودساز!(

کلمۀ »غطاء« را ازآن رو برای بردباری، استعاره آورده است که حالت خشم و زشتی کارهایی 

حه است و امام، 
ّ

را که بوسیله خشم از انسان سرمی‌زند، پوشیده می‌دارد. استعاره، از نوع مرشّ

کلمه »ساتر« را از باب ترشیح آورده است و همچنین کلمه »حسام« را برای خرد از آن جهت 

استعاره آورده است که خواسته ها و زیاده‌روی، نفس اماره را از بین می برد و با گفتن کلمه »قاطع« 

ترشیح بکار برده است و بدین وسیله او را مأمور ساخته است تا هوای نفس خود را با شمشیر 

عقل نابود سازد.

محوریت لذت و عدم توجه به منفعت و رضایت الهی، عامل اصلی ایجاد بیماری هوای 

نفس و شقاوت انسان می باشد؛ امام باقر می فرماید: »منهجو حمفوفه باذلات و الشهوات 

یعنی  « )حویزی، 1427ق، ج5، ص1507(  انلار فنم اعطی نفهسا هتذلا و شهوهتا دلخ 

حلیم، کسی است که با برهان منطق، پیامد سوء انتخاب نفسانیات با محوریت لذت صرف در 

همه ابعاد آن، برای او به اثبات می‌رسد. »الحلم تمام العقل« )تمیمی، ص286( از عقل، حلم 

منشعب می شود و از حلم این امور منشعب می شود: سوارشدن بر جهل، مصاحبت با نیکان، 

برطرف شدن پستی، تمایل به خیرات و نزدیک کردن صاحبش به درجات عالی، عفو، مهلت‌دادن 

به دیگری و نیکی )مجلسی، 1403ق، ج1، ص117(.

حلم و عقل از ابزارهای تربیت نفس می باشد، البته زمانی که با علم قرین شوند و برای 

 دست یابی به نحوه عملکرد حلم و عقل در تربیت نفس، مراجعه به قرآن‌کریم و سیره معصومین

راهگشای جویندگان طریق فلاح و رستگاری خواهد بود.



137

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

نتیجه گیری

مجاز، از بهترین ابزار بیان است که طبیعت انسان به آن راه می یابد تا معنا را روشن سازد؛ 

زیرا به‌وسیلۀ مجاز، معنا متصف به وصف حسی می گردد، به گونه‌ای که این وصف، آن معنای 

غیرمحسوس را برای دیدگان شنونده، محسوس می کند. از این جهت، عرب به استعمال مجاز 

علاقه دارد زیراکه به گسترش کلام و به دلالت الفاظ برمعنای انبوه گرایش دارد. ازآنجاکه مجاز، 

نازک بینی در تعبیر دارد، نفس آدمی به سبب آن، شادمانی، آسودگی و نشاط می یابد و این هنر، 

 امیرالمؤمنین علی یافته است. نهج‌البلاغه، کلام  برای هرکاری در کلام عرب، گسترش 

سرشار از مجازگویی بوده و در این قلمرو، هر معنای شگفت و والایی را پدید آورده است. 

 ازنوع استعاره می باشد که در بیشتر موارد حسی 
ً
مجازهای بکاررفته در نامه ها و حکمت ها، غالباً

بوده و قریب به ذهن مخاطب است؛ به گونه‌ای که می توان به مقصود اصلی پیبُُرد.



138

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

منابع

* قرآن کریم
	4 ابن ابی‌الحدید. )۱۴۰۴ق(. شرح نهج‌البلاغه، قم: مکتبه آیت‌الله مرعشی‌نجفی. .

	5 ابن‌المعتز عبدالله. )۱۳۹۹ق(. البدیع، ج2، تحقیق: اگناتیوس کراچفسکی، بیروت‌: .

موسسه‌ الکتب‌ الثقا‌فیه‌.

	6 ابوزید، نصرحامد. )۱۳۸۷(. رویکرد عقلانی در تفسیر قرآن، چاپ اول، ترجمه: احسان .

موسوی خلخالی، تهران: نشر نیلوفر.

	7 البحرانی، ابن‌میثم. )۱۳۸۴ق(. شرح نهج‌البلاغه، تهران: مؤسسه النصر. .

	8 بلخی، مقاتل بن سلیمان. )۱۳۸۱(.  الاشباه والنظائر فی القرآن الکریم، مترجم: محمد .

علوی مقدم و سید محمد روحانی، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی. 

	9 جرجانی، عبدالقاهر. )۱۳۶۶(. اسرار البلاغه، چاپ دوم، ترجمه: جلیل تجلیل، تهران: .

انتشارات دانشگاه تهران.

.	10 خویی، میرزاحبیب‌الله. )۲۰۰۸م(. منهاج البراعه فی شرح نهج‌البلاغه، نجف: دار 

احیاء التراث العربی.

دفتر نشر امام ‌علی. )۱۳۷۶(. ارزش‌های اخلاقی در نهج‌البلاغه، اداره کل امور 11	.

فرهنگی و هنری با همکاری انتشارات تربیت، چاپ اول، تهران: موسسه فرهنگی مدرسه 

برهان. 

.	12 شهیدی، سیدجعفر. )۱۳۷۶ش(. نهج‌البلاغه، چاپ دهم، تهران: شرکت انتشارات 

علمی و فرهنگی.

.	13 الصالح، صبحی. )۱۴۱۵ق(. شرح نهج‌البلاغه، الطبعه الاولی، قم: دارالاسوه للطباعه 

والنشر.‌

.	14 افرام البستانی، فؤاد. )۱۳۸۵(. المجانی الحدیثه عن مجانی الادب، قم: طلیعه نور.

.	15 ابن‌منظور، محمدبن مکرم. )۱۴۱۴ق(. لسان العرب، ج۱۱، بیروت: دار صار.



139

غه
لبلا
ج‌ا
ی نه

ت‌ها
کم

و ح
ها 
امه‌
نِ ن
امی
مض
یم 
تفه
در 
ره 
تعا
 اس
ز و
جا
ۀ م
شیو

یر 
تأث

.	16 آمدی‌تمیمی، قاضی ناصح‌الدین ابوالفتح عبدالواحدبن محمد. ‌)۱۳۶۰(. غررالحکم 

و دررالکلم، تحقیق: میرجلال‌الدین محدث ارموی، تهران: انتشارات دانشگاه تهران.

.	17 بطلیوسی، ابن السید. )۱۴۲۰ق(. الإقتصاب فی شرح ادب الکاتب، تحقیق: محمد 

باسل عیون السّود، بیروت: دار الکتب العلمیه.

.	18 بیانی، عبدالوهاب. )۱۹۹۵م(. الاعمال الشعریه، بیروت: دارالکتاب اللبنانی.

.	19 التفتازانی، سعد الدین. )۱۴۲۸ق(. مختصر المعانی، قم: اسماعیلیان. 

.	20 جوزیه، ابن‌القیم. )بی‌تا(. الفوائد المشوق إلی علوم القرآن و علم البیان، بیروت: عالم 

الکتب. 

.	21 حفنی، عبدالعظیم. )۱۴۲۹ق(. شرح و دراسه الامیه العرب للشنقری، قاهره: مکتبه 

الاداب مصری.‌

.	22 حویزی، علی بن جمعه العروسی. ‌)۱۴۲۷ق(. تفسیر نورالثقلین، قم: افست علمیه.

.	23 النابغه ذبیانی، زیادبن معاویه. )۱۹۹۱م(. دیوان النابغة الذبیانی، شرح علی بوملحم، 

چاپ اول، بیروت: دار و مکتبه الهلال.

.	24 جمیل بثینه )ابن‌معمر(. )بی‌تا(. دیوان جمیل بثینه، بیروت: المکتبه الثقافیه. ‌

.	25 عنتره بن شداد العبسی. )۱۹۹۷م(. دیوان عنتره، تحقیق: خلیل شرف الدین، بیروت: 

دار و مکتبه الهلال.

.	26 شریف الرضی. )۱۴۰۷ق(. المجازات النبویه، تحقیق: بی‌جا، مروان العطیه. 

.	27 آل  محمدرضا  شرح:  التنزیل،  متشابه  فی  التاویل  حقائق  )۱۴۰۶ق(.   . ــــــ 

کاشف‌الغطاء، قم: مؤسسه البعثه.

.	28 عسکری، ابوهلال. )۱۴۰۹ق(. الصناعتین )الکتابه والشعر(، چاپ دوم، تحقیق: مفید 

القمحه، قم: دارالکتب العلمیه.

.	29 علی الصغیر، محمدحسین. )۱۴۲۰ق(. اصول البیان العربی فی ضوء القرآن الکریم، 

بیروت: دارالمؤرخ العربی.



140

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

.	30 کلینی، محمدبن یعقوب. ‌)۱۴۰۱ق(. الکافی، تحقیق: علی‌اکبر غفاری، بیروت: دار 

صعب و دار التعارف.

.	31 مجلسی، محمدباقر. )۱۴۰۳ق(. بحارالانوار، بیروت: مؤسسه الوفاء.


