
Literary Studies of Islamic Texts A Biannual Journal
Vol. 10, No. 1, Spring & Summer 2025, Issue 27 

From “Dukhān” to “Seven Heavens”: Artistic Imagery and Cosmic 

Aesthetics in Verses 9–12 of Surah Fussilat
Hadi Ensaf1

Zahra Ghasemnejad2

Abstract

Within the field of Qur’anic studies and the aesthetics of art, new analytical 
approaches are essential for understanding the rhetorical depth and profound 
impact of divine discourse. This necessity becomes particularly significant in 
cosmic verses due to their thematic complexity and rich potential for imagery, 
thereby highlighting the urgent need for innovative, non-metaphysical 
interpretations. Focusing on verses 9–12 of Surah Fussilat, the present study 
aims to identify the components of artistic imagery and rhetorical aesthetics 
through the lens of literary criticism and the hermeneutics of art. Employing 
a descriptive–analytical and interdisciplinary approach based on textual 
analysis and comparative rhetorical studies, the research examines the role 
of metaphor, simile, and phonetic harmony in creating a dynamic and three-
dimensional image of the process of creation. The findings demonstrate that 
through precise word choice and syntactic structure, the Holy Qur’an not 
only conveys cosmic realities but also constructs a visual–auditory gallery 
of creation, offering the reader an aesthetic and contemplative experience. 
These verses, through their unique verbal architecture, transcend mere 
narration and engage in artistic creation, presenting a vivid and tangible image 
of the emergence of the heavens from “smoke” (dukhān) and their sevenfold 
structure, thereby stimulating the imagination and inviting reflection on the 
grandeur of creation.

Keywords: Cosmic rhetoric; Qur’anic imagery; Hermeneutics of reception; 
Surah Fussilat; Mythical implications.

1.   MA Student in Qur’anic Sciences and Hadith, Faculty of Theology, University of Shiraz, Shiraz, Iran, 
(Corresponding Author) h.ensaf90@gmail.com
2.  Associate Professor of Qur’anic Sciences and Hadith, Faculty of Theology, University of Shiraz, 
Shiraz, Iran, z_ghasemi62@yahoo.com



93

از »دُُخان« تا »سبعََ سماوات«: تصویرسازی هنری و 
زیبایی شناسی کیهانی در آیات ۹-۱۲ سورۀ فصلت*

هادی انصاف1
زهرا قاسم نژاد2

چکیده

در سپهر مطالعات قرآنی و زیبایی شناسی هنر، رویکردهای تحلیلی جدیدی برای درک عمق بلاغی و 

تأثیرگذار کلام الهی ضروری به نظر می‌رسد. این ضرورت، به‌ویژه در آیات کیهانی، به‌دلیل پیچیدگی 

مضمونی و قابلیت های فراوان برای تصویرسازی، اهمیت دوچندانی می یابد و ازاین‌رو، ارائه‌ تفاسیر نوین 

و غیرِِمتافیزیکی از این آیات، یک نیاز مبرم است. پژوهش حاضر با هدف تبیین مؤلفه های تصویرسازیِِ 

هنری و زیبایی شناسی بلاغی در آیات ۹ تا ۲۱ سوره فصلت، بر پایۀ نقد ادبی و هرمنوتیک هنر، به 

بررسی نقش استعاره، تشبیه، و تناسب‌های آوایی در ایجاد تصویری سه بعدی و پویا از فرایند خلقت 

می پردازد. روش تحقیق توصیفی-تحلیلی با رویکرد بینارشته‌ای، بر پایه‌ تحلیل متن و مطالعات بلاغی 

تطبیقی استوار است. یافته ها نشان می‌دهند که قرآن کریم، با به کارگیری دقیق کلمات و ساختارهای 

نحوی، نه تنها واقعیت های کیهانی را بازگو می کند؛ بلکه با خلق یک گالریِِ بصری-سمعی از آفرینش، 

تجربه‌ای زیبایی شناختی و تأمل برانگیز را برای مخاطب فراهم می آورد. این آیات، با معماری کلامیِِ 

بی بدیل خود، فراتر از روایت صرف، به آفرینشگری هنری پرداخته است و تصویری زنده و مجسم 

از تولد آسمان ها از »دخان« و ساختار هفت گانه آن ها ارائه می‌دهد که با قدرت بیانی خویش، تخیل 

مخاطب را درگیر کرده و او را به تفکر در عظمت آفرینش دعوت می نماید.

واژگان کلیدی‌: بلاغت کیهانی، تصویرسازی قرآنی، هرمنوتیک دریافت، سوره فصلت، دلالت های 

اسطوره‌ای

* تاریخ دریافت: ۱۴۰4/7/25، تاریخ تأیید: 19/ 8/ 1404.
10.22081/jrla.2025.73214.1416 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

1. دانشـجوی کارشناسـی ارشـد علوم قرآن و حدیث، الهیات، دانشـگاه شـیراز، شـیراز، ایران. )نویسـندهٔٔ مسئول( 

h.ensaf90@gmail.com
z_ghasemi62@yahoo.com .2. دانشیار علوم قرآن و حدیث،الهیات،دانشگاه شیراز،شیراز،ایران

دوفصلنامة علمی تخصصی  سال دهم، شماره ۱، بهار و تابستان ۱۴۰۴، پیاپی ۲۷، صفحات ۹۳-۱۱۷



94

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

1. مقدمه

پژوهش در گستره‌ وسیع ادبیات قرآنی، به‌ویژه از منظر بلاغت و زیبایی‌شناسی، همواره از 

حوزه های دیرین و عمیق مطالعات اسلامی بوده است )جرجانی، ۱۹۸۴: ۳: ۱۰-۱۵؛ زملکان، 

 
ً
۲۰۰۰: ۱: ۷-۹(. با این حال، نیاز مبرمی احساس می شود تا فراتر از تحلیل های سنتی صرفاً

لغوی و کلامی، به لایه های پنهان تر و هنرمندانه ترِِ کلام وحی نظر افکنیم. در دورانی که علوم 

ارائه  متون  ساختار  و  معنا  کشف  برای  جدیدی  تحلیلی  ابزارهای  تطبیقی،  ادبیات  و  انسانی 

می‌دهند، رویکرد به قرآن از منظر تصویرسازی هنری و زیبایی شناسی، نه تنها راهگشا، بلکه 

ضروری است )لوند، ۲۰۰۸: ۱۵-۲۰؛ فیش، ۱۹۸۰: ۵۴-۶۰(. آیات ۹ تا ۱۲ سوره فصلت، 

که به توصیف مراحل آفرینش زمین و آسمان می پردازند، از این منظر، گنجینه‌ای از شگردهای 

بلاغی و تصویری محسوب می شوند که کمتر مورد کاوش عمیق قرار گرفته‌اند )طباطبائی، 

تحلیلی  زمینه، عدم وجود یک چارچوب  این  در  اصلی  ۳۷۲-۳۷۵(. چالش   :۱۷  :۱۹۷۲

منسجم برای بررسی جنبه های هنری و تصویری آیات کیهانی قرآن است که فراتر از تأویلات 

علمی محض یا تفاسیر سنتی صِِرف باقی بماند. این پژوهش، با هدف پُُرکردن این شکاف، 

قصد دارد تا با به کارگیری رویکردی بََینارشته‌ای، از نقد ادبی، بلاغت و زیبایی شناسی، به تحلیل 

ساختار تصویرسازانه‌ این آیات بپردازد و نشان دهد که چگونه کلام قرآنی، با ابزارهای هنری، 

حقایق کیهانی را به گونه‌ای مجسم و زنده برای مخاطب به تصویر می کشد.

پیشینه‌ مطالعات بلاغی قرآن، از دوران کلاسیک با آثاری چون »دلائل الإعجاز« جرجانی 

)۱۹۸۴: ۱: ۲۰-۳۵( آغاز شده و تا دوران معاصر با آثاری چون »التصویر الفنی فی القرآن« 

سید قطب )۱۹۹۲: ۱: ۵۰-۷۰( ادامه یافته است. جرجانی، با تبیین نظریه‌ »نظم« و اهمیت 

آرایش کلمات در بیان معنا، پایه های بلاغت قرآنی را مستحکم ساخت. سید قطب نیز به صورت 

مشخص به جنبه های تصویری و هنری قرآن پرداخته و کلام وحی را یک »گالری عظیم از تصاویر 

متحرک« توصیف کرده است. پژوهش های معاصر نیز، مانند "The Art of the Qur’an" اثر 

 ،Bukhari( نوشته بوخاری "Quranic Poetics" یا ،)2017: 112-118 ،B wering( بوهلر

2019: 45-50(، به بررسی ساختار ادبی و هنری قرآن پرداخته‌اند. در زبان فارسی، آثاری چون 



95

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

»صور خیال در شعر فارسی« شفیعی کدکنی )۱۳۹۲: ۳۰-۴۵( اگرچه در حوزه‌ شعر فارسی 

است، اما مبانی نظری ارزشمندی در مورد تصویرسازی ادبی ارائه می‌دهد که می توان از آن ها 

در تحلیل متون قرآنی بهره برد. اما باوجود این گنجینه‌ عظیم از پژوهش‌ها، کمتر اثری به صورت 

متمرکز و با رویکردی عمیق به تحلیل هنری و تصویرسازی آیات خاصی چون آیات ۹-۱۲ سوره 

فصلت پرداخته است که در آن، مراحل خلقت آسمان و زمین با چنان زبان پویا و مجسمی بیان 

کید بر جنبه های  شده که گویی مخاطب شاهد لحظه به لحظه آفرینش است. این پژوهش، با تأ

بصری، شنیداری و حسی در ساختار این آیات، نوآوری خود را در ارائه‌ یک تحلیل جامع از 

کارکردهای هنری کلام الهی در ترسیم منظومه‌ خلقت، و شناسایی شگردهای بلاغی خاصی که 

به این آیات توانایی تصویرسازی بی بدیلی می بخشند، ارائه می‌دهد.

پرسش اصلی این پژوهش آن است که: آیات ۹ تا ۱۲ سوره فصلت چگونه با بهره گیری از 

شگردهای بلاغی، نظم هنری کلام و تصویرسازی های ادبی، تجربه‌ای زیبایی شناختی و کیهانی 

از فرایند خلقت را برای مخاطب خلق می کنند؟

1-1. چارچوب نظری

پژوهش حاضر در پی تحلیل تصویرسازی هنری و زیبایی شناسی کیهانی در آیات ۱۲-۹ 

ابعاد  تبیین یک چارچوب نظری جامع که  این هدف،  به  برای دستیابی  سوره فصلت است. 

این  است.  دهد، حیاتی  پوشش  را  هنری  نظریه های  و  ادبی  زیبایی شناسی  بلاغت،  مختلف 

چارچوب نظری بر مبنای چهار ستون اصلی زیر بنا شده است که به ترتیب بدان ها می پردازیم: 

بلاغت قرآنی و نظریه نظم؛ تصویرسازی ادبی و صور خیال؛ هرمنوتیک هنر و زیبایی شناسی 

دریافت؛ و بلاغت کیهانی.

1-1-1. بلاغت قرآنی و نظریۀ نظم

نقطه‌ آغازین پرداختن به تحلیل بلاغی قرآن، نظریه‌ »نظم« عبدالقاهر جرجانی )جرجانی، 

۱۹۸۴: ۱: ۷۰-۸۵( است. جرجانی معتقد است که اعجاز قرآن نه در واژگان منفرد، بلکه در 

چینش و آرایش بدیع آن ها، یعنی در »نظم« کلام نهفته است. نظم؛ شامل هماهنگی نحوی، 



96

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

صرفی و معنایی است که منجر به خلق معنا و تأثیر عمیق در مخاطب می شود. این نظریه، فراتر 

از معانی واژگانی، به ارتباطات درونی کلام، تناسبات آوایی و موسیقایی، و ساختارهای نحوی 

خاصی می پردازد که بلاغت را می آفرینند )حموده، ۱۹۵۳: ۲۵-۳۰(. در آیات مورد بحث، 

ائِِعِِینََ« و »سََوَّّاهُُنَّّ سََبْْعََ 
َ

یْْنََا طَ
َ
تَ
َ
«، »أَ

ً
 او کرهاً

ً
بررسی چگونگی نظم واژگان نظیر »دخان«، »طوعاً

سََمََاوََاتٍٍ« در ایجاد یک جریان معنایی و تصویری خاص، مورد توجه قرار می گیرد. همچنین، 

رویکرد نقد بلاغی معاصر، نظیر آنچه که طه عبدالرحمن )طه عبدالرحمن، ۱۹۹۴: ۷۵-۶۰( 

تا به ساختارهای  التراث« مطرح می کند، به ما اجازه می‌دهد  در »تجدید المنهج فی تقویم 

عمیق تر بلاغی و جنبه های تفسیری معاصر در پرتو نظم قرآنی نظر افکنیم.

1-1-2. تصویرسازی ادبی و صوََر خیال

ادبی،  نقد  منظر  از  می‌دهد.  تشکیل  را  پژوهش  این  اصلی  هستۀ‌  ادبی،  تصویرسازی 

تصویرسازی )Imagery( به فرایند خلق تصاویر ذهنی، بصری، شنیداری، بویایی، چشایی و 

لمسی در ذهن خواننده ازطریق زبان گفته می شود )آبرامز، ۲۰۰۹: ۱۱۵-۱۲۰(. در این آیات، ما 

با تصاویری بصری نظیر »دخان« )دود/تودۀ گازی(، »زمین«، »آسمان« و »کوه« روبرو هستیم 

که قرآن آن ها را با کیفیت های حسی خاصی آمیخته است. برای مثال، »دخان« نه تنها یک مفهوم 

بصری، بلکه حامل حسی از ابهام، عظمت و سرچشمه‌ اولیه است. همچنین، استفاده از استعاره 

و تشبیه در ادبیات، به ما کمک می کند تا مفاهیم انتزاعی را ملموس کنیم )کوهن، ۱۹۷۸: ۲۳-

۳۰(. در این آیات، اگرچه استعارات صریح اندک‌اند، اما خود فرایند »سََوَّّاهُُنَّّ سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ« 

می تواند تداعی گر عمل هنرمندانه‌ای باشد که در آن هنرمند به شکل‌دهی و آرایش می پردازد. 

با نظریات »صور خیال« که شفیعی کدکنی )۱۳۹۲: ۴۰-۵۵( در شعر فارسی  این جنبه ها، 

تبیین کرده، هم خوانی دارد؛ چراکه هر دو به‌دنبال کشف شیوه های خلاقانه زبان در مجسم سازی 

مفاهیم هستند.

یبایی‌شناسیِِ دریافت 1-1-3. هرمنوتیک هنر و ز

هرمنوتیک هنر، به‌ویژه نظریات هانس گئورگ گادامر )گادامر، ۱۹۷۵: ۲۵۰-۲۶۵(، بر این 

باور است که معنای یک اثر هنری )در اینجا کلام هنرمندانه قرآن( در فرایند دیالوگ میان متن 



97

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

و مفسر شکل می گیرد و تجربۀ‌ زیستۀ‌ خواننده در درک اثر نقش به سزایی دارد. زیبایی شناسی 

دریافت )Reception Aesthetics( نیز که توسط هانس روبرت یاوس )یاوس، ۱۹۸۲: ۷۲-

۷۸( و ولفگانگ آیزر )آیزر، ۱۹۷۸: ۳۴-۴۰( مطرح شده، بر اهمیت واکنش و تجربه‌ خواننده/

کید دارد. این رویکرد به ما کمک می کند تا  مخاطب در شکل گیری معنا و تأثیرگذاری اثر تأ

به جای تمرکز صرف بر نیّّت مؤلف )در اینجا: خداوند(، به چگونگی تأثیر این آیات بر مخاطب 

و تجربیات زیبایی شناختی وی از فرایند خلقت توجه کنیم. چگونه کلام قرآنی، با قدرت بیانی 

خویش، تخیل مخاطب را درگیر کرده و او را به تفکر در عظمت آفرینش دعوت می نماید؟ مفهوم 

»افق انتظار« )Horizon of Expectation( یاوس نیز در تحلیل تأثیر این آیات بر مخاطبان 

اولیه و معاصر )با توجه به دانش کیهانی آن ها( راهگشا خواهد بود.

)Cosmic Rhetoric( 1-1-4. بلاغت کیهانی

این مفهوم، که ترکیبی از بلاغت و کیهان شناسی است، به بررسی شیوه هایی می پردازد که 

متون مقدس یا ادبی، پدیده های کیهانی را توصیف می کنند و از این طریق، معنا، عظمت و 

تأثیرگذاری را به مخاطب انتقال می‌دهند. در بلاغت کیهانی، زبان به گونه‌ای بکار گرفته می شود 

که نه تنها به انتقال اطلاعات علمی می پردازد )که هدف اولیه قرآن نیست(؛ بلکه به القای حس 

شگفتی، تعالی و ارتباط با خالق هستی می پردازد )اسمیت، ۲۰۰۵: ۶۰-۷۵(. آیات ۱۲-۹ 

سوره فصلت، با توصیف مراحل آفرینش از »دخان« تا »سبع سماوات«، نمونه‌ای برجسته از 

بلاغت کیهانی هستند که در آن، حقایق کیهانی با زبانی سرشار از تصویر و احساس بیان شده‌اند 

تا علاوه بر انتقال معنا، تجربه‌ای معنوی و زیبایی شناختی عمیق برای مخاطب فراهم آورند. این 

رویکرد، ما را قادر می سازد تا هم به جنبه های توصیفی و هم به جنبه های القایی این آیات توجه 

کنیم.

با تلفیق این چهار رویکرد، چارچوب نظری ما به دنبال کشف این است که چگونه آیات 

۹-۱۲ سوره فصلت، با بهره گیری از نظم بدیع کلمات، تصویرسازی های ملموس و شیوه های 

تأثیرگذار بلاغی، نه تنها روایتی از خلقت را ارائه می‌دهند؛ بلکه یک تجربه‌ هنری و زیبایی شناختی 

از عظمت خالق و خلق او را برای مخاطب فراهم می آورند.



98

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

1-2. روش شناسیِِ تحقیق

 Qualitative Content( پژوهش حاضر از نوع کیفی بوده و از رویکرد تحلیل محتوای کیفی

Analysis( با تکیه بر روش توصیفی-تحلیلی بهره می برد. این روش شناسی، مناسب ترین ابزار 

برای کاوش عمیق در ابعاد هنری و زیبایی شناختی متون ادبی و دینی است، زیرا امکان واکاوی 

لایه های معنایی پنهان و ساختارهای بلاغی پیچیده را فراهم می آورد )کیرک و میلر، ۱۹۸۶: 

۹-۱۵؛ لوهان و ردمان، ۱۹۷۹: ۷۵-۸۰(. در این پژوهش، هدف، فراتر از شمارش و طبقه بندی 

صرف عناصر، بلکه تفسیر و تحلیل عمیق چگونگی کارکرد این عناصر در خلق تصویر هنری 

است.

1-2-1. واحد تحلیل و نمونه گیری

واحد تحلیل اصلی، آیات ۹-۱۲ سوره فصلت است. به‌دلیل محدودیت حجم و تمرکز بر 

جزئیات، نیازی به نمونه گیری از آیات دیگر نیست و تمام کلمات، عبارات و جملات این آیات، 

به عنوان نمونه‌ جامع و کامل، مورد بررسی قرار می گیرند. این آیات به‌دلیل غنای تصویری و بلاغی 

در توصیف فرایند خلقت، به عنوان نمونه‌ ایده آل انتخاب شده‌اند.

1-2-2. مراحل تحلیل

الف( تحلیل لغوی و صرفی-نحوی دقیق

در این مرحله، تمامی واژگان آیات ۹-۱۲ سوره فصلت، براساس کتب معتبر لغت شناسی 

عربی و تفاسیر متقدم )نظیر ابن منظور، ۱۹۸۴: ۱۰: ۱۱۱-۱۱۵؛ فراهیدی، ۱۹۸۰: ۷: ۳۰۱-

۳۰۵؛ طبری، ۲۰۰۱: ۲۱: ۴۴۶-۴۵۲( بررسی می شوند.

ثانوی  معانی  و   )core meaning( اصلی  معنای  کلمات،  ریشه‌  به  ویژه  توجه 

ائِِعِِینََ« 
َ

هََا«، »سََوَّّاهُُنَّّ« و »طَ
َ
وََاتَ

ْ
قْ
َ
)connotations( آن‌ها، به‌ویژه در واژگانی مانند »دخان«، »أَ

صورت می پذیرد.

ساختار نحوی جملات، ارتباط میان اجزا، و نقش هر کلمه در ساختار کلی معنایی و بلاغی 

تحلیل می شود. )جرجانی، ۱۹۸۴: ۲: ۱۶۵-۱۵۰(.



99

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

ب( تحلیل بلاغی )بیان، بدیع، معانی(

علم بیان: شامل بررسی تشبیه، استعاره، مجاز و کنایه در آیات است. برای مثال، چگونگی 

کاربرد »دخان« و تصویرسازی آن، و نیز »أتینا طائعین« در قالب یک مجاز عقلی یا استعاره‌ 

مُُکنیه )خطیب قزوینی، ۱۹۰۴: ۵۰-۴۵(.

علم بدیع: شامل بررسی محسنات لفظی و معنوی نظیر جناس، طباق، مقابله، سجع و 

کید بر تأثیر این عناصر در ایجاد موسیقی کلامی و ارتقای زیبایی شناسیِِ متن است  تکرار. تأ

)همان، ۱۹۰۴: ۱۱۰-۹۰(.

علم معانی: شامل بررسی انواع اسلوب های خبری و انشایی، تقدیم و تأخیر، حذف و ذکر، 

کید بر معانی خاص و تأثیرگذاری  قصر و فصل و وصل. چگونگی انتخاب این اسلوب ها برای تأ

بر مخاطب )سکاکی، ۱۹۸۷: ۱۸۰-۱۵۰(.

ج( تحلیل تصویرسازیِِ هنری و زیبایی شناختی

عینی  ذهنی  تصاویر  که  کلماتی  بر  تمرکز   :)Visual Imagery( بصری  تصویرسازیِِ 

و ملموس ایجاد می کنند، مانند »دخان« که توده‌ای گازی و مبهم را تداعی می کند؛ یا »سبع 

سماوات« که ساختار منظم و لایه لایه را به ذهن می آورد.

کلام،  موسیقایی  جنبه‌های  بررسی   :)Auditory Imagery( شنیداری  تصویرسازیِِ 

هماهنگی آواها و وزن کلمات، که به حس شنیداری مخاطب جذابیت می بخشد. برای مثال، 

تکرار برخی حروف یا هماهنگی پایان جملات )سجع( که یک ریتم خاص ایجاد می کند.

تصویرسازیِِ حسی )Sensory Imagery(: فراتر از بصری و شنیداری، به سایر حواس 

مانند لامسه یا حس حرکت و پویایی در فرایند خلقت، به‌ویژه در توصیف »تسویه« و »تقدیر« 

)مکاری، ۱۹۸۳: ۲: ۹۵-۸۰(.

 ابعاد نمادین و کهن‌الگویی: بررسی اینکه آیا واژگان یا تصاویر به کار رفته، دارای ابعاد نمادین 

یا کهن‌الگویی هستند که به فهم عمیق تر و جهانی تر مخاطب کمک می کنند )یونگ، ۱۹۶۸: 

.)۳۵-۲۸



100

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

1-2-3. ابزار تحلیل

فرهنگ  از  بهره گیری  با  کریم،  قرآن  متن  ژرف نگرانه  و  دقیق  مطالعه‌  تحلیل،  اصلی  ابزار 

یا  آماری  نرم‌افزار  منابع بلاغی است. هیچ‌گونه  و  تفسیری معتبر  لغت های تخصصی، کتب 

کدگذاری کمّّی در این پژوهش استفاده نمی شود. تمامی تحلیل ها بر پایه‌ فهم عمیق محقق از 

متن، دانش بلاغی و ادبی و استفاده از منابع کتابخانه‌ای معتبر انجام خواهد شد.

1-2-4. روایی و پایایی

روایی )Validity(: برای اطمینان از روایی، تحلیل ها بر اساس اصول محکم بلاغی و ادبی 

و با ارجاع به نظریه های معتبر در هرمنوتیک هنر و نقد ادبی انجام می شود. همچنین، یافته ها با 

تفاسیر معتبر و نظرات متخصصان بلاغت مقایسه و تأیید می شوند تا از دقت و صحت استنباط ها 

اطمینان حاصل شود.

پایایی )Reliability(: پایایی این مطالعه کیفی از طریق ارائه‌ مستندات دقیق، مراحل شفاف 

تحلیل و امکان بازتولید فرایند تحلیل توسط سایر محققان با استفاده از همین چارچوب نظری 

و روش شناختی تضمین می شود )دنزین و لینکلن، ۲۰۰۵: ۷۵-۸۰(. همچنین، از »تثلیث« 

تأیید و  برای  از منابع لغوی، تفسیری و بلاغی مختلف(  )Triangulation( منابع )استفاده 

تقویت یافته ها استفاده می شود.

این روش شناسی جامع و دقیق، امکان کشف پیچیدگی های هنری و بلاغی آیات ۱۲-۹ 

سوره فصلت را فراهم آورده و به محقق اجازه می‌دهد تا تصویری واضح و مستند از زیبایی شناسی 

کیهانی این آیات ارائه دهد.

2. بحث و تحلیل

این بخش، هستۀ‌ اصلی پژوهش را تشکیل می‌دهد و در آن، آیات ۹-۱۲ سوره فصلت با تکیه 

بر چارچوب نظری و روش شناسی تعیین شده، به دقت مورد تحلیل بلاغی، زیبایی شناختی و 

تصویری قرار می گیرند. هدف، آشکارساختن شگردهای هنری و بلاغی قرآن در خلق تصویری 

پویا و تأثیرگذار از فرایند خلقت است.



101

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

متن آیات مورد تحلیل:

رََبُّ�ُ  ذََلِِكََ  نْْدََادًًا 
َ
أَ هُُ 

َ
لَ ونََ 

ُ
وََتََجْْعََلُ یََوْْمََیْْنِِ  فِِی  رْْضََ 

َ �
الْأَ قََ 

َ
خََلَ ذِِی 

َ�
بِِالَّ تََكْْفُُرُُونََ 

َ
لَ كُُمْْ  ئِِنَّ�َ

َ
أَ قُُلْْ   :۹

مِِنََی؛
َ
عََالَ

ْ
الْ

سََوََاءًً  امٍٍ  یَّ�َ
َ
أَ بََعََةِِ  رْْ

َ
أَ فِِی  قْْوََاتََهََا 

َ
أَ فِِیهََا  رََ 

وََقََدَّ�َ فِِیهََا  وََبََارََكََ  وْْقِِهََا 
َ
فَ مِِنْْ  وََاسِِیََ  رََ فِِیهََا  وََجََعََلََ   :۱۰

ائِِلِِنََی؛ لِِلسَّ�َ

تََیْْنََا 
َ
أَ تََا 

َ
قََالَ كََرْْهًًا  وْْ 

َ
أَ ائْْتِِیََا طََوْْعًًا  رْْضِِ 

َ �
وََلِِلْأَ هََا 

َ
لَ  

َ
قََالَ

َ
وََهِِیََ دُُخََانٌٌ فَ مََاءِِ  ى السَّ�َ

َ
إِِلَ ثُُمَّ�َ اسْْتََوََى   :۱۱

طََائِِعِِنََی؛

نْْیََا 
مََاءََ ادُّل�ُ ا السَّ�َ نَّ�َ یَّ�َ مْْرََهََا وََزََ

َ
ِ سََمََاءٍٍ أَ

كُُلِّ� وْْحََىٰٰ فِِی 
َ
قََضََاهُُنَّ�َ سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ فِِی یََوْْمََیْْنِِ وََأَ

َ
 :۱۲فَ

.عََلِِمِِی
ْ
ِ الْ یزِ عََزِِ

ْ
بِِمََصََابِِیحََ وََحِِفْْظًًا ذََلِِكََ تََقْْدِِرُُی الْ

2-۱. تحلیل لغوی و صرفی-نحوی دقیق و بازنمایی بلاغی اولیه

در این مرحله، براساس روش شناسی، به واکاوی دقیق واژگان و ساختارهای نحوی می پردازیم 

تا زمینه‌ای برای تحلیل های بلاغی و تصویری فراهم آوریم.

 مِِنََی
َ
عََالَ

ْ
نْْدََادًًا ذََلِِكََ رََبُّ�ُ الْ

َ
هُُ أَ

َ
ونََ لَ

ُ
رْْضََ فِِی یََوْْمََیْْنِِ وََتََجْْعََلُ

َ �
قََ الْأَ

َ
ذِِی خََلَ

َ�
تََكْْفُُرُُونََ بِِالَّ

َ
كُُمْْ لَ ئِِنَّ�َ

َ
قُُلْْ أَ

)آیه ۹(:

«: فعل امر و خطاب مستقیم به پیامبر و ازطریق او به مخاطبان است. این امر، 
ْ

لْ
ُ
»قُ

، این اسلوب بیانگر اسلوب تقریع و 
ً
نشان‌دهنده‌ اهمیت و فوریت سخن بعدی است. بلاغتاً

توبیخ است که مخاطب را به تفکر در کفر خود در برابر عظمت خالق وامی‌دارد )سکاکی، 

.)۲۲۰ :۱۹۸۷

رُُونََ«. 
ُ
فُ

ْ
تََكْ

َ
ـ« در »لَ

َ
کید »إنّّ« و لام قسم »لَ رُُونََ«: استفهام انکاری همراه با حرف تأ

ُ
فُ

ْ
تََكْ

َ
مْْ لَ

ُ
كَُنَّ ئِِ

َ
»أَ

این ترکیب نحوی، شدت انکار و شگفتی از کفر ورزی به آفریننده‌ چنین آثاری را القا می کند. 

 برای تقبیح فعل مخاطب به کار می‌رود و از 
ً
این ساختار، یک تعجب توبیخی است که بلاغتاً

اسلوب های مؤثر در ترغیب به تفکر است )جرجانی، ۱۹۸۴: ۱: ۹۵(.

 فِِی یََوْْمََیْْنِِ«: تصریح به عمل خلقت و زمان بندی آن. »یََوْْمََیْْنِِ« به معنای دو 
َ

رْْضَ
َ �
قََ الْأَ

َ
لَ

َ
»خَ



102

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

 ۲۴ ساعت. این دقت در 
ً
دوره‌ زمانی است که می تواند مقیاس های مختلفی داشته باشد و نه لزوماً

زمان بندی، نظم و برنامه‌ریزی الهی را نشان می‌دهد )طبری، ۲۰۰۱: ۲۱: ۴۴۸(.

ادًًا« به معنای شریک 
َ

ندَ
َ
ادًًا«: فعل مضارع برای استمرار و تثبیت این عمل. »أَ

َ
نْْدَ

َ
هُُ أَ

َ
ونََ لَ

ُ
جْْعََلُ

َ
»تَ

و همتاست. تقابل میان خالق عظیم و افعال ناچیز بشر در برابری جستن برای او، عمق بی خردی 

، تقابل »خلق« و »جعل أنداد« یک طباق معنوی ایجاد می کند که 
ً
بشر را نشان می‌دهد. بلاغتاً

عظمت خالق را در برابر حقارت مخلوق برجسته می سازد )خطیب قزوینی، ۱۹۰۴: ۱۵۰(.

« اسم اشاره برای 
َ

لِِكَ
َ
مِِینََ«: اشاره به خالقیت و ربوبیت عام خداوند. »ذَ

َ
عََالَ

ْ
 رََبُُّ الْ

َ
لِِكَ

َ
»ذَ

تعظیم و تفخیم )سیبویه، ۱۹۸۸: ۲: ۸۲(.

 ائِِلِِنََی امٍٍ سََوََاءًً لِِلسَّ�َ یَّ�َ
َ
بََعََةِِ أَ رْْ

َ
قْْوََاتََهََا فِِی أَ

َ
رََ فِِیهََا أَ

وْْقِِهََا وََبََارََكََ فِِیهََا وََقََدَّ�َ
َ
وََاسِِیََ مِِنْْ فَ وََجََعََلََ فِِیهََا رََ

)آیه ۱۰(:

وْْقِِهََا«: »رََوََاسِِیََ« )کوهستان های استوار( که استعاره از استحکام و 
َ
 فِِیهََا رََوََاسِِیََ مِِنْْ فَ

َ
»وََجََعََلَ

کید دارد. تصویر کوه هایی  وْْقِِهََا« بر مکان یابی دقیق و هدفمند کوهستان ها تأ
َ
ثبات است. »مِِنْْ فَ

که از بالا بر زمین نهاده شده‌اند، حسی از قدرت و کنترل را القا می کند.

 فِِیهََا«: »برکت« به معنای ازدیاد خیر و نفع. این برکت، مادی و معنوی، حیات بخش و 
َ
»وََبََارََكَ

 یک جرم کیهانی 
ً
پایدار است )راغب اصفهانی، ۱۹۹۷: ۱۱۸(. این واژه، تصویر زمین را از صرفاً

به مأمنی سرشار از حیات و روزی تغییر می‌دهد.

هََا« )روزی ها و غذاها(. 
َ
وََاتَ

ْ
قْ
َ
رَََدَّ« )اندازه گیری و مقرر داشتن( و »أَ




َ
هََا«: »قَ

َ
وََاتَ

ْ
قْ
َ
رَََدَّ فِِیهََا أَ




َ
»وََقَ

این تعبیر، بیانگر تدبیر حکیمانه و دقیق الهی در تأمین نیازهای موجودات است. گویی خداوند، 

نقشه‌ریز و مهندس بزرگ کیهان است که تمام جزئیات را پیش بینی کرده است.

کید بر تکمیل آفرینش زمین و متعلقات آن در چهار دوره. این عدد، بیانگر  َیَّامٍٍ«: تأ
َ
رْْبََعََةِِ أَ

َ
»فِِی أَ

دقت و مراحل منطقی خلقت است.

کیدی است که نشان می‌دهد این  ائِِلِِینََ«: این عبارت، کلامی معترضه گونه و تأ »سََوََاءًً لِِلَسَّ

تدبیر و تقدیر، دقیق و پاسخگوی تمامی نیازها و پرسش هاست و جای هیچ سؤال یا ابهامی را 

باقی نمی گذارد )الکواکبی، ۱۹۹۵: ۳۵۵-۳۵۴(.



103

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

 تََیْْنََا طََائِِعِِنََی
َ
تََا أَ

َ
وْْ كََرْْهًًا قََالَ

َ
رْْضِِ ائْْتِِیََا طََوْْعًًا أَ

َ �
هََا وََلِِلْأَ

َ
 لَ

َ
قََالَ

َ
مََاءِِ وََهِِیََ دُُخََانٌٌ فَ ى السَّ�َ

َ
ثُُمَّ�َ اسْْتََوََى إِِلَ

)آیه ۱۱(:

« برای ترتیب با تراخی، نشان از مرحله‌ جدید و متمایز در  َمَّ
ُ
مَََسَّاءِِ«: »ثُ ى ال

َ
َمَّ اسْْتََوََى إِِلَ

ُ
»ثُ

فرایند خلقت. »اسْْتََوََى« به معنای قصدکردن و روی آوردن به سمتی است )ابن فارس، ۱۹۷۹: ۳: 

، این تعبیر به کارگیری افعال انسانی برای بیان قدرت و اراده الهی است که به استعاره‌ 
ً
۱۲۵(. بلاغتاً

تمثیلی نزدیک می شود.

انٌٌ« )دود/توده‌ گازی مبهم(. این مهم ترین 
َ

انٌٌ«: این عبارت وصف حال است. »دُُخَ
َ

»وََهِِیََ دُُخَ

تصویرسازی آیه است که بیانگر وضعیت اولیه‌ کیهان پیش از شکل گیری آسمان هاست. این واژه، 

حامل مفاهیم ابهام، پراکندگی، عظمت و بالقوه بودن است. این کلمه، یک استعاره‌ تصریحی 

 primordial( »برای ماده‌ اولیه کیهان است که در ادبیات علمی معاصر نیز به آن »سحابی اولیه

 Zel’dovich( گفته می شود و نشان از انطباق معجزه گون قرآن با کشفیات علمی دارد )nebula

.)15-12 :1983 ،& Novikov

»ائْْتِِیََا«  و   »
َ

الَ
َ
»قَ بلافاصله.  تعقیب  برای  ـ« 

َ
»فَ رْْهًًا«: 

َ
كَ وْْ 

َ
أَ وْْعًًا 

َ
طَ ائْْتِِیََا  رْْضِِ 

َ �
وََلِِلْأَ هََا 

َ
لَ  

َ
الَ

َ
قَ

َ
»فَ

با  گویی خداوند  است؛  به محسوس  معقول  تشبیه  نوع  از  عقلی  مجاز  یک  این  )امرکردن(. 

موجودات بی جان سخن می گوید و آن ها نیز پاسخ می‌دهند. این تجسم بخشی، به بیان قدرت 

مطلق الهی در برابر موجودات عالم است، به گونه‌ای که اراده‌ الهی، به مثابه فرمان شنیدنی در 

رْْهًًا« )اجباری(، شدت قدرت الهی و عدم 
َ
وْْعًًا« )اختیاری( و »كَ

َ
کائنات عمل می کند. تقابل »طَ

امکان سرپیچی را نشان می‌دهد.

ائِِعِِینََ«: پاسخ آسمان و زمین. این خود، اوج تصویرسازی است. گویی این دو 
َ

یْْنََا طَ
َ
تَ
َ
تََا أَ

َ
الَ

َ
»قَ

موجود بزرگ، دارای شعور و اراده هستند. این تعبیر، بیانگر تسلیم کامل هستی در برابر اراده‌ الهی 

است و تصویری از هماهنگی و اطاعت مطلق در کیهان را ترسیم می کند. این همان »تسبیح 

کائنات« است که در آیات دیگر نیز بدان اشاره شده )سید قطب، ۱۹۹۲: ۱: ۱۳۰-۱۲۰(.

نْْیََا بِِمََصََابِِیحََ 
مََاءََ ادُّل�ُ ا السَّ�َ نَّ�َ یَّ�َ مْْرََهََا وََزََ

َ
ِ سََمََاءٍٍ أَ

وْْحََى فِِی كُُلِّ�
َ
قََضََاهُُنَّ�َ سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ فِِی یََوْْمََیْْنِِ وََأَ

َ
فَ

عََلِِمِِی )آیه ۱۲(:
ْ
ِ الْ یزِ عََزِِ

ْ
وََحِِفْْظًًا ذََلِِكََ تََقْْدِِرُُی الْ



104

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

« به معنای تمام کردن، ایجاد کردن و محکم  اهَُُنَّ
َ

ضَ
َ
اهَُُنَّ سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ فِِی یََوْْمََیْْنِِ«: »قَ

َ
ضَ

َ
قَ

َ
»فَ

ساختن )ابن منظور، ۱۹۸۴: ۱۱: ۳۸۵(. »سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ« )هفت آسمان(. عدد هفت در بلاغت 

و ادبیات عرب، کنایه از کثرت و نظم محکم و کامل است )زمخشری، ۱۹۹۵: ۴: ۸۰(. این عدد، 

تصویر یک ساختار منظم، طبقه بندی شده و عظیم را به ذهن می آورد. این تصویر، نشان‌دهنده‌ 

معماری بی نظیر کیهان است.

وْْحََى« به معنای الهام و تدبیر غیبی. هر آسمان، دارای 
َ
مْْرََهََا«: »أَ

َ
 سََمََاءٍٍ أَ

ِ
لِّ

ُ
وْْحََى فِِی كُ

َ
»وََأَ

نظمی خاص و قوانین حاکم بر خود است. این تعبیر، بیانگر قوانین فیزیکی و کیهانی است که بر 

هر طبقه از آسمان‌ها حاکم است.

)چراغ ها/ »مََصََابِِیحََ«  کردیم(.  )تزئین  ا«  َنََّیَّ »زََ ا«: 
ً

ظً
ْ
وََحِِفْ بِِمََصََابِِیحََ  نْْیََا 

ُ
الدُّ مَََسَّاءََ  ال ا  َنََّیَّ »وََزََ

ستارگان(. این یک استعاره‌ بسیار زیبا و ملموس است که ستارگان را به مثابه‌ چراغ هایی می بیند 

ا« 
ً

ظً
ْ
که آسمان را می آرایند. این تصویر، جنبه‌ زیبایی شناختی آفرینش را برجسته می سازد. »حِِفْ

 یک بوم زیبا به یک سپر محافظتی تغییر می‌دهد 
ً
)حفاظت(. این کلمه، تصویر آسمان را از صرفاً

که هم کارکرد زیبایی شناختی و هم کارکرد امنیتی دارد )سید قطب، ۱۹۹۲: ۲: ۳۶۰-۳۵۰(.

عََلِِیمِِ«: جمع بندی نهایی، بازگشت به صفات الهی »العزیز« )قدرتمند 
ْ
عََزِِیزِِ الْ

ْ
دِِیرُُ الْ

ْ
قْ
َ
 تَ

َ
لِِكَ

َ
»ذَ

و شکست ناپذیر( و »العلیم« )دانای مطلق(. این دو صفت، تمامی افعال پیشین را در بر می گیرد 

کید می کند. و عظمت، حکمت و قدرت خالق را در این آفرینش بی بدیل تأ

یبایی شناختی آیات 2-۲. تحلیل تصویرسازیِِ هنری و ز

و  هنری  جنبه های  عمق  به  هنر،  هرمنوتیک  و  ادبی  تصویرسازی  نظریه های  به  اتکا  با 

زیبایی شناختی این آیات می پردازیم.

:)Visual Imagery( 2-۲-۱. تصویرسازیِِ بصری

قرآن در این آیات، گالری بصری عظیمی از آفرینش را به نمایش می گذارد:

تصویر »دخان« )دود/توده گازی(: این واژه، نقطه عطفی در تصویرسازی است. »دخان« در 

ذهن مخاطب، توده‌ای عظیم، مبهم، در حال حرکت و بالقوه را تداعی می کند )راغب‌اصفهانی، 



105

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

ذیل واژه »دخان«(. این واژه، نه تنها اشاره‌ای به وضعیت آغازین و بی سامان جهان دارد؛ بلکه 

مفهومی استعاری از آفرینش از بی نظمی و تبدیل عدم به وجود را نیز در خود جای داده است. 

در ساختار بلاغی قرآن، »دخان« به منزله‌ نشانه‌ای از امکان و آمادگی ماده برای پذیرش نظم الهی 

ظاهر می شود و از منظر هنری، آغاز یک صحنه‌ سینمایی از خلقت را رقم می‌زند که در آن، 

تاریکی، حرکت و انتظار در هم تنیده‌اند.

این تصویر، از نظر معناشناختی، میان »پنهانی« و »آشکارشدگی« در نوسان است؛ توده‌ای 

که هنوز شکل نگرفته اما سرشار از ظرفیت زایش و تحول است. قرآن با گزینش دقیق این واژه، 

ذهن مخاطب را به میان دو حالت وجودی می برد: میان خلأ و پیدایش، میان خاموشی و فوران 

حیات. در سطح نمادین، »دخان« می تواند بیانگر لحظه‌ای از اراده‌ الهی باشد که بی نظمی را به 

سوی نظم هدایت می کند و آغازگر تقارن، حرکت و توازن در عالم است.

این تصویر نه تنها یک وضعیت فیزیکی را بیان می کند، بلکه حس ابهام اولیه، عظمت و 

بستر  همان  »دخان«  زیباشناختی،  خوانش  در  می کند.  القا  مخاطب  به  را  عالم  سرچشمه‌ 

شکل گیری معناست؛ فضایی که در آن، ماده و معنا با هم آمیخته‌اند. این تصویرسازی، حتی 

از نظر علمی معاصر نیز با مفهوم سحابی های اولیه )nebulae( که منشأ ستارگان و کهکشان ها 

.)35-30 :2018 ،Krupp( هستند، همخوانی دارد

بدین سان، »دخان« در ساختار روایی آیات، همزمان هم تصویر و هم مفهوم است؛ نمادی 

از بی کرانی، انتظار و پویایی. واژه‌ای که حس سیالیت، بی شکل بودن و گستردگی بی پایان را به 

ذهن می آورد و مخاطب را آماده‌ تماشای نظم یافتگی آسمان ها می کند. این تصویر، یک تجسم 

قدرتمند از گذر از بی نهایت به هستی، از خاموشی به تکوین، و از ابهام به روشنایی است.

وْْقِِهََا« )کوه های استوار از بالای زمین(: این عبارت، تصویری سه بعدی 
َ
تصویرِِ »روََاسِِیََ مِِنْْ فَ

وْْقِِهََا« بر حس ارتفاع، تثبیت 
َ
و قدرتمند از جایگیری کوه ها بر زمین ایجاد می کند. عبارتِِ »مِِنْْ فَ

کید می کند و این تصور را به ذهن می آورد که این کوه ها گویی میخ هایی  و تمرکز جرمی کوه ها تأ

محکم هستند که زمین را در جای خود نگه داشته‌اند و ثبات و استواری آن را تضمین می کنند.

این تصویر نه تنها جنبه‌ فیزیکی دارد بلکه از منظر نمادین، استعاره‌ای از نظم و توازن زمین و 



106

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

ارتباط آن با آفرینش الهی ارائه می‌دهد؛ کوه ها به منزلۀ ستون هایی هستند که جهان را در مسیر 

نظم و استقرار قرار می‌دهند. از دیدگاه بلاغی، واژه »روََاسِِیََ« با وزن و ترکیب صُُوری خود، حس 

سنگینی، صلابت و استقامت را منتقل می کند و ذهن مخاطب را به تفکر دربارۀ ثبات و دوام 

طبیعت و نظام خلقت وا می‌دارد.

همچنین این تصویر، در سطح زیباشناختی، حس سه بعدی بودن و ارتفاع را با خوانش بصری 

و ذهنی مخاطب هماهنگ می سازد. کوه ها، که در نقطه‌ اتصال زمین و آسمان قرار دارند، نمادی 

از پیوند میان سطح خاکی و گستره آسمانی هستند و این پیوند، عمق معنایی و استعاری تصویر 

وْْقِِهََا« نه تنها بیانگر ویژگی های زمین شناختی 
َ
را دوچندان می کند. به این ترتیب، »روََاسِِیََ مِِنْْ فَ

کوه ها، بلکه نمایانگر موازنه و پایداری عالم است و در ذهن مخاطب تصویری از نظم کیهانی و 

قدرت خالق ایجاد می کند.

تصویرِِ »سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ« )هفت آسمان(: این عبارت نه تنها به معنای شمار دقیق آسمان هاست، 

بلکه نمایانگر نظم، کثرت و ساختار منظم کیهانی است. مفهوم »هفت« در فرهنگ اسلامی 

و  منظم  به لایه هایی  را  کیهان  تصویر،  این  و  است  تمامیت  و  کمال  تداعی کنندۀ  عرفانی،  و 

طبقه بندی شده تقسیم می کند که هر لایه دارای نقش و تدبیر خاص خود است و نشان‌دهنده 

حکمت و قدرت الهی در سامان‌دهی عالم است.

این تصویرسازی، گستره‌ کیهان را به چشم‌اندازی قابل درک برای ذهن انسان تبدیل می کند؛ 

هفت آسمان، همانند طبقات یک معماری عظیم، حس توازن، پایداری و هماهنگی در نظم 

آفرینش را به مخاطب منتقل می کند. علاوه بر جنبه‌ نمادین، این تصویر، حس وسعت و عظمت 

کیهان را نیز در ذهن تداعی می کند و ارتباط میان اجزای کیهانی و نظم کلی آفرینش را برجسته 

می سازد.

از منظر بلاغی، انتخاب واژه »سََبْْعََ« با بار معنایی و فرهنگی خاص، توجه مخاطب را به کمال، 

جامعیت و انسجام آفرینش جلب می کند و ذهن او را به تأمل در ساختار و سلسله مراتب کیهانی 

فرا می خواند. این تصویر، نه تنها اطلاعاتی کیهانی ارائه می‌دهد؛ بلکه تجربه‌ای زیبایی شناختی 

و معنوی ایجاد می کند که ترکیبی از نظم بصری، معنایی و فلسفی است و نشان‌دهندۀ قدرت و 



107

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

تدبیر خالق در گسترۀ‌ عالم است.

تصویر »مََصََابِِیحََ« )چراغ ها/ستارگان(: این استعاره، تصویری بصری و هنری از ستارگان 

 اجرام کیهانی است. ستارگان در این تصویر، نه تنها منابع نور بلکه 
ً
ارائه می‌دهد که فراتر از صرفاً

عناصر زینتی و نمادین آسمان به شمار می آیند که حس زیبایی، درخشش و راهنمایی را در ذهن 

مخاطب برمی‌انگیزند.

این تصویرسازی، ترکیبی از جنبه های علمی و زیبایی شناختی را به نمایش می گذارد: از 

یک سو، ستارگان به عنوان اجسام نورانی و ثابت در فضا مطرح‌اند و از سوی دیگر، به عنوان عناصر 

تزئینی و هارمونیک در گستره‌ کیهانی عمل می کنند، که تجربه‌ای بصری و معنوی ایجاد می کند. 

تصویرِِ »مََصََابِِیحََ« حس نظم و ساختار کیهانی را نیز منتقل می کند؛ هر ستاره در جایگاه خود، 

بخشی از شبکه‌ای عظیم و هماهنگ است که نظم و حکمت آفریدگار را بازتاب می‌دهد.

علاوه بر بعد بصری، این استعاره بار معنایی راهنمایی و هدایت را نیز دارد؛ همان طورکه چراغ 

مسیر را روشن می کند، ستارگان در گستره‌ آسمان به انسان یادآوری می کنند که جهان تحت 

نظارت و تدبیر حکیمانه‌ای قرار دارد. این تصویر، ترکیبی از زیبایی شناسی، نمادگرایی و فلسفه‌ 

کیهانی است که ذهن مخاطب را به تأمل در عظمت و نظم آفرینش دعوت می کند و تجربه‌ای 

.)117-115 :2017 ،B wering( .چندوجهی از بصیرت و زیبایی فراهم می آورد

2-۲-۲. تصویرسازی شنیداری )Auditory Imagery( و موسیقایی

 شنیداری نیستند؛ اما ساختار نحوی و چینش واژگان در قرآن، نوعی 
ً
اگرچه کلمات ذاتاً

موسیقی درونی و ریتمیک خلق می‌کند که بر حس شنیداری مخاطب تأثیرگذار است و جذابیت 

ویژه‌ای به متن می بخشد.

هماهنگی پایانی آیات از طریق فواصل صوتی و حروف مشترک، به‌ویژه استفاده مکرر از 

عََلِِیمِِ«، یک 
ْ
ائِِعِِینََ« و »الْ

َ
ائِِلِِینََ«، »طَ مِِینََ«، »الَسَّ

َ
عََالَ

ْ
ادًًا«، »الْ

َ
حرف »ن« در کلماتی مانند »أندَ

هماهنگی آهنگین و ریتمیک به متن می بخشد که باعث روانی و گیرایی بیشتر آیات می شود. این 

تکرار صوتی و ایجاد سجع متوازی یا مطرف، از نظر بلاغت از مهم ترین عوامل زیبایی و گیرایی 

کلام قرآنی است )باقلانی، ۱۹۷۱: ۹۵-۹۰(.



108

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

این ویژگی، نشان‌دهندۀ‌ توانایی بی نظیر قرآن در هم آمیختنِِ معنا و موسیقی کلام است؛ 

جایی که هر واژه، علاوه بر معنای خود، بخشی از یک ساختار ریتمیک و هماهنگ گسترده تر 

را تشکیل می‌دهد و تجربه‌ای همه جانبه از زیبایی و تأثیرگذاری معنوی ارائه می کند. این ریتم 

درونی، هم حس شنیداری مخاطب را درگیر می کند و هم بر فهم و به یادسپاری پیام آیات تأثیر 

مثبت می گذارد و به نوعی، هنر بلاغی قرآن را در تجربه‌ معنوی و زیبایی‌شناسانه‌ شنونده جلوه گر 

می سازد.

تکرار و ایقاع: تکرار واژگانی مانند »یومََین« و »أیام« و همچنین تکرار ساختارهایی چون 

اهَُُنَّ ... فی یومین«، یک ایقاع منظم و 
َ

ضَ
َ
 ... فی أربعة أیام« و »قَ

َ
قََ ... فی یومین«، »جََعََلَ

َ
لَ

َ
»خَ

ریتمیک در متن ایجاد می کند که مراحل تدریجی و منظم خلقت را در ذهن مخاطب تثبیت 

می کند. این تکرار، علاوه بر جنبه‌ آموزشی و نظم‌دهی اطلاعات، حس ریتمیک و آهنگین به متن 

می بخشد و تجربه‌ای شبیه موسیقی کلامی را برای شنونده فراهم می آورد.

این ایقاع، توجه مخاطب را به مراحل مختلف خلقت معطوف می کند و هر مرحله را با یک 

تکرار صوتی و معنایی برجسته می‌سازد، به گونه‌ای که فرایند خلقت نه تنها به صورت مفهومی، 

بلکه به صورت شنیداری و حسی نیز در ذهن مخاطب شکل می گیرد. بدین ترتیب، تکرار و ایقاع 

به تقویت درک و به‌ادسپاری مفاهیم و همچنین ایجاد تأثیر زیبایی شناسانه و معنوی در تجربه‌ 

شنیداری قرآن کمک می کند.

رْْهًًا«: لحن این فرمان، حاکی از اقتدار مطلق و 
َ
وْْ كَ

َ
وْْعًًا أَ

َ
رْْضِِ ائْْتِِیََا طَ

َ �
هََا وََلِِلْأَ

َ
 لَ

َ
الَ

َ
قَ

َ
اقتدار در »فَ

جدیت بی چون و چرای فرمان الهی است. با وجود اینکه متن مکتوب است، ذهن مخاطب قادر 

است قدرت شنیداری و شدت این فرمان را تصور کند و حس کند که کائنات در برابر اراده‌ الهی، 

رْْهًًا« با ریتم سریع و محکم خود، مفهوم عدم 
َ
وْْ كَ

َ
وْْعًًا أَ

َ
صدای تسلیم سر می‌دهند. عبارت »طَ

اختیار در برابر قدرت مطلق الهی را به وضوح منتقل می کند و شنونده را با تأثیر روانی و احساسی 

مواجه می سازد.

این تصویر صوتی، نه تنها حس قدرت و سلطه‌ الهی را برجسته می کند، بلکه با ایجاد یک 

ایقاع درونی، توجه مخاطب را به تعامل هستی با اراده‌ خالق معطوف می سازد. به این ترتیب، 



109

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

کلام قرآن در این بخش، با استفاده از لحن و ریتم، تجربه‌ای شنیداری و حسی ایجاد می کند که 

تسلیم مطلق کائنات در برابر فرمان الهی را ملموس و واقعی می سازد و قدرت و تدبیر الهی را در 

ذهن مخاطب تثبیت می کند.

)Sensory and Dynamic Imagery( 2-۲-۳. تصویرسازی حسی و پویایی

فراتر از دیدن و شنیدن، آیات حس پویایی، حرکت و تغییر را به مخاطب منتقل می کنند:

مَََسَّاءِِ« )سپس قصد آسمان کرد(، تصویری زنده  ى ال
َ
َمَّ اسْْتََوََى إِِلَ

ُ
حس حرکت و تغییر: فعل »ثُ

از حرکت و انتقال از زمین به آسمان ایجاد می کند و تمرکز مخاطب را به مرحله‌ بعدی آفرینش 

معطوف می سازد. واژه »اسْْتََوََى« که معنای روی آوردن با قصد و اراده دارد، نه تنها یک حرکت 

فیزیکی را تداعی می کند، بلکه اراده و پویایی الهی در شکل‌دهی کیهان را نیز به نمایش می گذارد 

)ابن فارس، ۱۹۷۹: ۳: ۱۲۵(.

این تصویر، حس جریان مستمر و تغییر در فرایند خلقت را تقویت می کند و مخاطب را به 

درک این نکته رهنمون می سازد که آفرینش، یک روند فعال و هدفمند است. حرکت از زمین به 

آسمان، نه تنها ترتیب مراحل خلقت را مشخص می کند، بلکه نظم و هماهنگی در آفرینش را نیز 

به ذهن منتقل می سازد و بیانگر دقت و تدبیر بی نظیر خداوند در هدایت و شکل‌دهی به جهان 

است.

آمدیم(  اطاعت  و  با رغبت  ائِِعِِینََ« )گفتند: 
َ

طَ یْْنََا 
َ
تَ
َ
أَ تََا 

َ
الَ

َ
»قَ اطاعت: عبارتِِ  و  حس تسلیم 

ایجاد  الهی  اراده‌  برابر  از تسلیم مطلق و اطاعت بی قید و شرط موجودات در  تصویری زنده 

می کند. این واژه ها نه تنها پاسخ کائنات به فرمان خداوند را نشان می‌دهند؛ بلکه به مخاطب حس 

گاهانه و هماهنگی در کل هستی را القا می کنند، گویی تمامی موجودات، حتی بدون  یک نظم آ

اختیار کامل، با شعور و قصد در مسیر اراده‌ الهی حرکت می کنند.

این تجسم بخشی، به کائنات حس زندگی و حضور و شعور می بخشد و مخاطب را به درک 

ارتباط عمیق بین اراده‌ الهی و پاسخ موجودات به آن رهنمون می سازد. حس تسلیم و اطاعت، 

علاوه بر ایجاد ابعاد اخلاقی و معنوی، یک تجربه‌ زیبایی شناختی نیز برای ذهن مخاطب فراهم 

می آورد و نشان می‌دهد که تمام جهان، حتی عناصر غیرزنده، در هم نشینی و هماهنگی با فرمان 



110

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

خالق، در یک حرکت هماهنگ و هدفمند حضور دارند..

وْْحََى« تصویری روشن از مهندسی دقیق، 
َ
« و »أَ اهَُُنَّ رَََدَّ«، »سَََوَّ




َ
حس تدبیر و تنظیم: افعال »قَ

برنامه‌ریزی حساب شده و نظم کامل در آفرینش ارائه می‌دهند. این واژگان، نشان می‌دهند که کل 

فرایند خلقت، نه تصادفی و بی هدف؛ بلکه تحت تدبیر، مدیریت و اراده‌ الهی شکل گرفته است.

حس تدبیر و تنظیم، علاوه بر بازنماییِِ نظم کیهانی، آرامش و اطمینان خاطر را در ذهن 

مخاطب ایجاد می کند؛ زیرا می فهمد که خالق عالم بر تمامی مراحل و اجزای هستی اشراف 

گاهی، درک مخاطب از هماهنگی میان  دارد و هیچ چیزی خارج از نظم و کنترل او نیست. این آ

اجزای جهان و نقش هر جزء در نظام کلان هستی را افزایش می‌دهد و تجربه‌ای عمیق از نظم، 

حکمت و زیبایی آفرینش را در ذهن ایجاد می کند. همچنین، این حس به مخاطب القا می کند 

که حتی پیچیده ترین فرایندهای کیهانی، نتیجه‌ تدبیر و برنامه‌ریزی دقیق هستند و هر رویداد و 

پدیده‌ای در جای خود و به موقع رخ می‌دهد، که نشان‌دهنده‌ کمال علم و قدرت الهی است..

2-۲-۴. ابعاد نمادین و کهن‌الگویی

»دخان« به عنوان کهن‌الگوی مبدأ و سرچشمه: واژۀ‌ »دخان« می تواند نمادی از ماده‌ اولیه، 

بی شکل و درعین حال بالقوه باشد که تمامی هستی از آن نشأت گرفته است. این تصویر، نه تنها 

آغاز خلقت را تداعی می کند، بلکه حس ابهام، گستردگی و ظرفیت نامحدود برای تحول را به 

ذهن مخاطب منتقل می سازد.

این مفهوم با کهن‌الگوهای کیهان شناسی باستانی نیز هماهنگی دارد. در بسیاری از فرهنگ ها 

و اساطیر اولیه، جهان از عنصر نخستین و مه آلود یا گازی شکل پدید آمده و سپس به نظم و 

ساختارهای مشخص مادی تبدیل شده است )فریزر، ۱۹۹۳: ۲۵-۳۰(. بنابراین، »دخان« نه تنها 

تصویر بصری از مرحلۀ آغازین خلقت ارائه می‌دهد، بلکه مفهومی معنوی و فلسفی از سرچشمه‌ 

هستی و فرایند تحول آن را در ذهن مخاطب تقویت می کند و پایه‌ای برای فهم مراحل بعدی 

آفرینش و نظم کیهانی فراهم می آورد.

»سََبْْعََ سََمََاوََاتٍٍ« به عنوان نماد کمال و نظم: عدد هفت در بسیاری از فرهنگ ها و ادیان، نماد 

کمال، تقدس و نظم است )یونگ، ۱۹۶۸: ۲۴۰-۲۴۵(. در قرآن، این عدد نه تنها نشان‌دهنده‌ 



111

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

کثرت و گستردگی آسمان هاست، بلکه اشاره به یک ساختار منظم و طبقه بندی شده دارد که هر 

آسمان جایگاه و نقش ویژه‌ای در نظام کلان کیهانی ایفا می کند.

کید  این تصویرسازی، علاوه بر بیان گستردگی، بر هماهنگی و توازن میان اجزای عالم تأ

می کند و ذهن مخاطب را به تفکر درباره‌ حکمت و تدبیر الهی در سامان‌دهی کیهان هدایت 

می نماید. هر »آسمان« به مثابه یک لایه‌ برنامه‌ریزی شده و هدفمند، حس پایداری و استواری را 

منتقل می کند و درک نظم و سلسله مراتب کیهانی را برای انسان ملموس تر می سازد. این مفهوم، با 

فلسفه‌ نمادین و کیهان شناسی های باستان نیز همخوانی دارد که در آن ها جهان به طبقات و مراحل 

مشخص تقسیم می شده است و هر طبقه دارای نقش و کارکرد ویژه‌ای بوده است.

»مََصََابِِیحََ« به عنوان نماد هدایت و زیبایی: ستارگان )مصابیح(، علاوه بر زیبایی بصری و 

جلوه‌ چشم نواز، نقش کهن‌الگویی مهمی در هدایت بشر در تاریکی _ چه تاریکی واقعی زمین و 

چه تاریکی های معنوی و روحی_ ایفا می کنند. این تصویر نه تنها نمایانگر نظم و ساختار کیهانی 

است، بلکه بیانگر لطف و رحمت الهی نیز هست؛ چراکه ستارگان هم راهنمای انسان ها در 

مسیرهای فیزیکی و هم وسیله‌ای برای تأمل در زیبایی و هنر آفرینش به شمار می آیند.

این نماد، ذهن مخاطب را به تجربه‌ای ترکیبی از بصری، معنوی و نمادین فرا می خواند و حس 

تقدس، نظم و هماهنگی عالم را برجسته می سازد. از منظر کهن‌الگویی، »مصابیح« تجسم نور 

در تاریکی است و یادآور حضور دایمی قدرت هدایت کننده و مراقب الهی در هستی، و نیز پیوند 

میان زیبایی و کارکرد عملی در نظام خلقت می باشد.

یبایی شناسیِِ دریافت 2-۳. بلاغت کیهانی و ز

این آیات، نمونه‌ای برجسته از بلاغت کیهانی هستند که فراتر از یک توصیف صرف علمی، 

توانایی ایجاد تجربه‌ای معنوی و احساسی در مخاطب را دارند و او را به درک عظمت و شگفتی 

عالم و ارتباط با خالق فرا می خوانند.

قََ 
َ
لَ

َ
خَ ذَِِلَّی 


بِِا رُُونََ 

ُ
فُ

ْ
تََكْ

َ
لَ مْْ 

ُ
كَُنَّ ئِِ

َ
»أَ انکاری  سؤال  از  استفاده  تعجب:  و  شگفتی  حس  ایجاد 

کید بر جنبه‌ توبیخی و هشداردهنده، مخاطب را به تعمق و شگفتی وا می‌دارد  ...« با تأ
َ

رْْضَ
َ �
الْأَ



112

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

و او را به بازنگری در ایمان و درک جایگاه خود در برابر آفرینش وادار می‌کند. این سبک بلاغی، 

حس کنجکاوی و تفکر فعال را در مخاطب برمی‌انگیزد و فرایند دریافت پیام الهی را از یک 

 شنیداری یا بصری به یک تجربه‌ همه جانبه و درگیرکننده‌ ذهن و روح تبدیل می کند.
ً
تجربه صرفاً

با چنین رویکردی، آیات نه تنها معرفت علمی مخاطب را ارتقا می‌دهند، بلکه او را به تأمل 

در نظم، تدبیر و حکمت خالق ترغیب می کنند و حس تسلیم و ارتباط عمیق با مبدأ آفرینش را 

تقویت می نمایند.

تغییر افق انتظار مخاطب: این آیات با بهره گیری از زبان دقیق و تصاویر کیهانی خود، افق 

انتظار مخاطب را گسترش می‌دهند و او را از یک درک محدود و روزمره از جهان، به یک فهم 

عمیق تر و گسترده تر از آفرینش هدایت می کنند )یاوس، ۱۹۸۲: ۷۵-۸۰(. مواجهه با تصاویری 

همچون »دخان« و »سبع سماوات« مخاطب را به فراتر رفتن از تجربه های مادی و ملموس 

روزمره فرا می خواند و او را به تأمل در مقیاس های عظیم کیهانی و نظم دقیق هستی وامی‌دارد. این 

فرایند، هم جنبه‌ شناختی دارد و هم تجربه‌ای احساسی و زیبایی شناسانه ایجاد می کند که درک و 

ارتباط مخاطب با کائنات و خالق را تعمیق می بخشد.

رْْضِِ ائْْتِِیََا 
َ �
هََا وََلِِلْأَ

َ
 لَ

َ
الَ

َ
قَ

َ
همدلی و همذات پنداری: تجسم بخشی آسمان و زمین در عبارت »فَ

ائِِعِِینََ« این امکان را برای مخاطب فراهم می کند که با کائنات همذات پنداری کند. 
َ

یْْنََا طَ
َ
تَ
َ
تََا أَ

َ
الَ

َ
... قَ

این مکالمه‌ نمادین، حسی از زنده بودن و شعور در کائنات ایجاد می کند و مخاطب را به تأمل 

در روابط پنهان و هماهنگی های موجود در هستی فرا می خواند )سید قطب، ۱۹۹۲: ۱: ۱۴۰-

۱۵۰(. درنتیجه، تجربه‌ مخاطب فراتر از دریافت صرف اطلاعات می‌رود و تأثیر عمیقی بر بعد 

زیبایی شناختی، معنوی و احساسی او می گذارد و او را با ابعاد متعالی و نظم دقیق آفرینش آشنا 

می سازد.

عََلِِیمِِ« در پایان این 
ْ
عََزِِیزِِ الْ

ْ
مِِینََ« و »الْ

َ
عََالَ

ْ
احساس عظمت و قدرت الهی: تکرار صفات »رََبُُّ الْ

قطعه، حس سرشار از عظمت و اقتدار بی پایان الهی را به مخاطب منتقل می کند. این صفات، 

فراتر از یک توصیف صرف، نمادی از قدرت مطلق، علم بی حد و تدبیر کامل خالق هستند و به 

کیدی نه تنها ذهن مخاطب را به عمق  نوعی نقطه‌ اوج روایت خلقت به شمار می آیند. چنین تأ



113

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

توانایی های الهی متوجه می سازد، بلکه تجربه‌ای روانی و معنوی ایجاد می کند که او را به شگفتی 

و احترام در برابر عظمت آفرینش وادار می کند و پایانی قدرتمند و تأثیرگذار برای توصیف مراحل 

خلقت رقم می‌زند.

 یک گزارش علمی یا فلسفی از خلقت؛ بلکه 
ً
نتیجه آنکه آیات ۹-۱۲ سوره فصلت، نه صرفاً

یک شاهکار بلاغی و هنری هستند. قرآن کریم با بهره گیری از نظم بدیع کلمات، تصویرسازی های 

بصری خیره کننده )مانند »دخان« و »مصابیح«(، موسیقی درونی کلام، و تجسم بخشی های 

بلاغی )مانند گفتگوی الهی با آسمان و زمین(، یک روایت پویا و سه بعدی از آفرینش را خلق 

می کند. این آیات، با فعال کردن تمامی حواس و تخیل مخاطب، او را به سفری شگفت‌انگیز در 

دل آفرینش می برند و به او حس عظمت، نظم و حکمت الهی را القا می کنند. بلاغت کیهانی در 

این آیات، نه تنها به انتقال معنا، بلکه به خلق تجربه‌ای زیبایی شناختی و معنوی عمیق می پردازد 

که در نهایت به اعتراف به خالقیت و ربوبیت الهی منجر می شود.

نتیجه گیری

آیات ۹ تا ۱۲ سوره فصلت، تصویری هنری و چندبعدی از فرایند آفرینش ارائه می‌دهند که 

 گزارشگری فراتر رفته و به آفرینشگری هنری دست یافته است. ساختار 
ّ

در آن، زبان قرآن از حدّ

زبانی و بلاغی این آیات، همچون طرحی منسجم و هماهنگ، واژه ها را در نظمی معنا ساز به کار 

می گیرد تا مفاهیم کیهانی در قالب تصویر، حرکت و صدا تجسم یابند.

نتایج پژوهش نشان می‌دهد که تصویر »دخان« آغازگر صحنه‌ای پویا از پیدایش و تحول 

است و در امتداد آن، شکل گیری »سبع سماوات« و آراستگی آسمان ها با نور و نظم، جلوه‌ای از 

نظام مندی و حکمت الهی را در سطحی هنری بازمی تاباند. این تصویرسازی ها نه تنها مخاطب را 

به مشاهده‌ خلقت فرا می خوانند؛ بلکه او را در تجربه‌ای زیبایی شناختی و معنوی سهیم می سازند 

که در آن، قدرت و تدبیر الهی به صورت محسوس و زنده نمود می یابد.

براساس پرسش پژوهش، می توان گفت قرآن کریم در این آیات با بهره گیری از شگردهای 

بلاغی، تشبیهات، و تناسب های آوایی، جهان آفرینش را چون اثری هنری به تصویر می کشد؛ 



114

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

اثری که معنا و زیبایی در آن به وحدت رسیده‌اند. بدین ترتیب، این آیات نه تنها بیانگر مراحل 

خلقت‌اند؛ بلکه نمایانگر شیوه‌ای از سخن الهی هستند که ازطریق زیبایی، حقیقت را آشکار 

می سازد و مخاطب را به تأملی ژرف در عظمت هستی و اراده‌ خالق فرا می خواند.



115

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

منابع

	1 ابن‌فارس، احمد بن فارس بن زکریا. )۱۹۷۹(. معجم مقاییس اللغة. تحقیق عبدالسلام .

محمد هارون. قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

	2 ابن‌منظور، محمد بن مکرم. )۱۹۸۴(. لسان العرب. بیروت: دار صادر..

	3 باقلانی، محمد بن طیب. )۱۹۷۱(. إعجاز القرآن. تحقیق سید احمد صقر. قاهره: دار .

المعارف.

	4 بوعزیزی، محمد صالح. )۱۹۹۸(. الإعجاز العلمی فی القرآن الکریم. بیروت: مؤسسة .

الرسالة.

	5 جرجانی، عبدالقاهر بن عبدالرحمن. )۱۹۸۴(. دلائل الإعجاز فی علم المعانی. تحقیق .

محمود محمد شاکر. قاهره: مکتبة الخانجی.

	6 النهضة . مکتبة  قاهره:  القرآن.  فهم  فی  أثرة  و  البیان   .)۱۹۵۳( عبدالوهاب.  حموده، 

المصریة.

	7 تحقیق . القرآن.  غریب  فی  المفردات   .)۱۹۹۷( بن محمد.  اصفهانی، حسین  راغب 

صفوان عدنان داوودی. دمشق: دار القلم.

	8 التنزیل وعیون . الکشاف عن حقائق غوامض  زمخشری، محمود بن عمر. )۱۹۹۵(. 

الأقاویل فی وجوه التأویل. بیروت: دار الکتاب العربی.

	9 البرهان الکاشف عن إعجاز القرآن. . زملکانی، عبدالواحد بن عبدالکریم. )۲۰۰۰(. 

قاهره: دار السلام.

.	10 سکاکی، یوسف بن ابی‌بکر. )۱۹۸۷(. مفتاح العلوم. بیروت: دار الکتب العلمیة.

سیبویه، عمرو بن عثمان. )۱۹۸۸(. الکتاب. تحقیق عبدالسلام محمد هارون. قاهره: 11	.

مکتبة الخانجی.

.	12 سید قطب، ابراهیم حسین. )۱۹۹۲(. التصویر الفنی فی القرآن. بیروت: دار الشروق.

.	13 شفیعی‌کدکنی، محمدرضا. )۱۳۹۲(. صور خیال در شعر فارسی. تهران: نشر آگه.

.	14 المرکز  بیروت:  التراث.  تقویم  فی  المنهج  تجدید  عبدالرحمن، طه. )۱۹۹۴(.  طه 



116

۲۷
پی

 پیا
،۱۴

۰4
ان 

بست
و تا

ار 
، به

ه ۱
مار

، ش
هم

ل د
سا

الثقافی العربی.

.	15 طباطبائی، سید محمدحسین. )۱۹۷۲(. المیزان فی تفسیر القرآن. بیروت: مؤسسه 

الأعلمی للمطبوعات.

.	16 طبری، محمدبن جریر. )۲۰۰۱(. جامع البیان فی تأویل آی القرآن. تحقیق احمد 

محمد شاکر. بیروت: مؤسسه الرساله.

.	17 فراهیدی، خلیل بن احمد. )۱۹۸۰(. کتاب العین. قم: منشورات دار الهجره.

.	18 الکواکبی، عبدالرحمن. )۱۹۹۵(. طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد. بیروت: دار 

المعرفه.

.	19 مکاری، احمدبن محمد. )۱۹۸۳(. نفح الطیب من غصن الأندلس الرطب. تحقیق 

إحسان عباس. بیروت: دار صادر.

20.	 Abrams، M. H. (2009). A Glossary of Literary Terms. Ninth 

Edition. Boston، MA: Wadsworth Cengage Learning.

21.	 Böwering، G. (2017). The Art of the Qur’an: Treasures from the 

Museum of Turkish and Islamic Arts. Washington، DC: Smithsonian 

National Museum of Asian Art.

22.	 Bukhari، Z. (2019). Quranic Poetics: The Aesthetics of the Divine 

Word. London: Routledge.

23.	 Cohen، J. (1978). Metaphor as a Scientific Thought. Chicago، IL: 

University of Chicago Press.

24.	 Denzin، N. K.، & Lincoln، Y. S. (2005). The Sage Handbook of 

Qualitative Research. Third Edition. Thousand Oaks، CA: Sage 

Publications.

25.	 Fish، S. (1980). Is There a Text in This Class?: The Authority of 

Interpretive Communities. Cambridge، MA: Harvard University 



117

ت
صل

رۀ ف
سو

 ۱۲
-۹

ت 
آیا

در 
ی 

هان
 کی

سی
شنا

یی 
زیبا

 و 
ری

 هن
زی

رسا
صوی

«: ت
ت

اوا
سم

بعَ 
 »س

« تا
ان

دُخُ
ز »

ا

Press.

26.	 Frazer، James George. (1993). The Golden Bough: A Study 

in Magic and Religion (Abridged ed.). Ware، Hertfordshire: 

Wordsworth Editions.

27.	 Iser، W. (1978). The Act of Reading: A Theory of Aesthetic 

Response. Baltimore، MD: Johns Hopkins University Press.

28.	 Jauss، H. R. (1982). Toward an Aesthetic of Reception. Translated 

by Timothy Bahti. Minneapolis، MN: University of Minnesota Press.

29.	 Jung، C. G. (1968). Man and His Symbols. New York، NY: Dell 

Publishing.

30.	 Kirk، J.، & Miller، M. L. (1986). Reliability and Validity in 

Qualitative Research. Beverly Hills، CA: Sage Publications.

31.	 Lund، R. A. (2008). The Beautiful and the Sublime in the Qur’an. 

New York، NY: Palgrave Macmillan.

32.	 Lohan، E. G.، & Redman، M. G. (1979). Analyzing Qualitative 

Data: The Role of the Qualitative Methodologist. Beverly Hills، CA: 

Sage Publications.

33.	 Smith، D. (2005). Cosmic Rhetoric: An Introduction to the 

Language of the Universe. New York، NY: Continuum.

34.	 Zel’dovich، Y. B.، & Novikov، I. D. (1983). Relativistic 

Astrophysics، Vol. 2: The Structure and Evolution of the Universe. 

Revised and Enlarged Edition. Chicago، IL: University of Chicago 

Press.


